# LE MUSÉON



# LE MUSÉON

# **ÉTUDES**

# PHILOLOGIQUES, HISTORIQUES ET RELIGIEUSES

publié par PH. COLINET et L. DE LA VALLÉE POUSSIN

Fondé en 1881 par Ch. de HARLEZ.

21

NOUVELLE SÉRIE.

VOL. III.

LOUVAIN

J.-B. ISTAS, IMPRIMEUR-ÉDITEUR 90, rue de Bruxelles, 90

1902



.

•

.

wh. curalinaene Wes. 134. 14-46. 18(7.

# LE LATIN D'ESPAGNE

D'APRÈS LES INSCRIPTIONS.

#### ÉTUDE PHONÉTIQUE ET MORPHOLOGIQUE.

(Suite.)

§ 16. LA DIPHTONGUE au.

 $au > \delta$ .

closa BAH. 34 p. 417 (fin du 2º s. — Estrémadoure).

Orieses 5626 (= 2540) (Galice) = Aurienses?

Oreceti ? 2723.

Olo 4070.

Olus 1450.

Clodius 50, 51 et passim. — On a aussi Κλωδιω sur une inscription grecque de Malaga.

Clodianus 1188. — Sur la même inscription, on lit Claudiati.

Loreius 5022, 309.

Loricius 1164 (Leç. douteuse). En Italie, on a beaucoup plus souvent les formes en  $\bar{o}$  (Lorcia, Lorentia, Lorenia, Lorilana) que celles en au (Laura, Laurentinus, Laurianus). Laureius et Laurius y sont introuvables.

Polla 3447, 386 (Polla Pollionis filia). — Polla est la forme ordinaire en Italie.

Poli 4970. 400.

Torius 3270. — On a Taurius 3468.

Plotus 194 (Olisipo) 6257. 147 (Emporiae) 3925 (Saguntum). Très ancien en Ombrie.

Inversément, on a scauria, scaureis (= σκωρία) 5181. Metal. Vipasc. (fin du 1er s.).

au > a.

clusa 4550 (Barcino).

clusuris 3386 (Guadix. — Fin du 2º s.).

Fusto BAH. 34. p, 57 (Complutum).

Murus 5891. La pierre portait peut-être une ligature unissant l'A et l'V.

Plutus 4367 Comparez Plouti 6257. 198.

Rucius 3654 (Lecture douteuse). — Rōcius est fréquent en Italie dès une époque ancienne. Je ne sais s'il y a un rapport entre ces noms et raucus. On lit Roucius CIL XII 3861 mais ce nom est peut-être tiré du gaulois Rouca.

Cludio 4206 (Tarraco).

Pullus 442, BAH. 36 p. 7.

Pullinus 2132, EE. 8. 108.

Pulia 2788. On trouve Pulia à Préneste (Conway. 307). Comparez Pouli. 4970. 401 (Tarraco) Pullus n'est apparemment pas le même nom que Paulus.

Turius, Tureus 744, 745, 788. — Turius se rencontre parfois en Italie. — Le nom lusitanien Tureus est peut-être d'origine différente. Je le rattacherais volontiers à la même racine que Turaius, Turaucicus, noms barbares hispaniques. Il n'a pas de rapports avec taurus.

au > ou.

Poulli 4970. 407 (Tarraco).

Plouti 6257. 198.

au > a.

exadi IHC. 380 (Asturies) (Anthol. du 8° s.).

Agustas IHC. 2, 26, 29, 71, 91.

Ag[ustus] 4510 (Barcino — 1º moitié du 2º s.).

Austo (= Agusto) 5728 (= 2705) 3° siècle (Astur. transmont.).

Tari 142. On lit Tauro sur la même inscription. Hübner pense qu'on pourrait lire [Pul]tari.

Cladio 4638 (a. 275). 432 (Leçon rejetée par Hübner).

Scarus 4970. 457. — Scaurus est un antique cognomen de la gens Aemilia — Scarus se lit dans CIL. 5. 1450.

Glacus 5038 (Italica).

Fasti 6257. 77 (Carthago nova).

Prasius 1643 (2° siècle) (Leçon douteuse). — On lit Prausia en Campanie (Conway II p. 580). Prosiu est fréquent en Italie.

au > ae.

maesolium 214 (Olisipo). mesoleus 4174 (Tarraco). misolio 5144 (Faro).

Il suffit de jeter un coup d'œil sur le tableau précédent pour se rendre compte de la complication qui règne dans l'histoire de la diphtongue au. Ce problème n'a pas encore reçu de solution bien satisfaisante. J'ai tâché de me faire une opinion dans la question en me basant sur les longues listes d'exemples de M. Schuchardt (Vok. II 301, sqq.) et de M. Birt (Rhein. Mus. 52. Ergänzungsheft, 1-218).

#### 1. — a *pour* au.

En Espagne, on le constate presque exclusivement dans les noms propres. L'exemple le plus fréquent est Agustus qui est d'ailleurs gemeinromanisch. On le rencontre le plus anciennement à Barcelone sur une inscription du second siècle. A l'époque visigothique, même dans la langue écrite, on ne se sert pour ainsi dire plus que d'Agustus. Sur les monnaies du temps, on trouve toujours Cesaracosta, Cesaragosta. Il n'y a pas à douter que, dès une époque fort ancienne, la diphtongue avait complètement disparu dans ce mot. On ne peut en dire autant de Cladius, Glacus, Fastus, Scarus, etc. qui se trouvent dans des colonies comme Italica, des ports fréquentés comme Carthagène et Tarragone. Deux exemples ont été trouvés en Lusitanie dont l'un sur une inscription milliaire. Tous ces noms propres qui ont de nombreux équivalents dans les différentes provinces peuvent être souvent des formes

importées ; ils ne prouvent pas que a par au ait été bien répandu dans le latin d'usage courant en Espagne.

exadi qu'on rencontre dans une anthologie du 8° siècle est plus embarrassant. C'est peut-être une simple distraction du scribe. audire a conservé l'élément labial de la diphtongue dans toutes les langues romanes : esp. oir, portug. ouvir, it. udire, roum. aúd, prov. auzir, fr. ouïr, etc. Il est donc difficile d'admettre que la graphie exadi rende réellement une prononciation populaire. C'est d'autant moins probable que exaudire n'ayant laissé aucun dérivé roman n'était sans doute pas en usage dans l'idiome vulgaire. exadi peut se rattacher à la catégorie si nombreuse des méprises entre a et au des derniers temps de la période romaine. En effet, alors que, dans les premiers siècles a pour au ne se rencontre guère que dans les noms propres et seulement dans des conditions déterminées, les copistes du bas empire écrivent souvent a pour au et aussi au pour a dans toutes espèces de mots. (Schuchardt II 306, 318.) C'est là une particularité de l'orthographe du moyen latin, qui peut être due à diverses causes, par exemple, aux variations graphiques entre Augustus et Aqustus, agurium et augurium, ascultare et auscultare, etc. Celles-ci auraient eu pour résultat d'amener dans l'orthographe, peut-être jusqu'à un certain point dans la prononciation, une grande incertitude quant à la répartition d'a et d'au. Du reste, souvent a pour au est dû simplement à des confusions de mots (adire et audire, agere et augere, actor et auctor, astris et austris) ou à la substitution d'un suffixe commun à une finale rare (hydralis pour hydraulis). Cela se rencontre tout spécialement pour audire dont exaudire est précisément un composé. On trouve dans Schuchardt Vok. II 318 audituros = addituros, audierant =

adierant, audierunt = aderunt, auditu = aditu, aditi = auditi, adit = audit, adibam = audiebam.

Quant au processus général plus ancien auquel se rattachent Agustus et les autres noms propres des inscriptions ainsi que divers mots portugais et espagnols tels que port. atuno (Cornu, Grund. Rom. Phil. I p. 728) (= autumnus), esp. port. agosto (= augustus), port. crasta (= claustra), port. aragem (= auraticum), il n'a pas encore été bien élucidé. M. Meyer-Lübke I § 288 regarde a pour au comme une dissimilation de l'au atone devant u, o. M. Stolz p. 212 se refuse à accepter cette explication parce qu'on constate des formes telles que latiae, aspicio, où a sort d'au sans qu'il y ait d'u dans la syllabe suivante. Cependant elle mérite plus de considération, car elle rend compte de tous les cas romans sauf de bien rares exceptions. Il est évident toutefois qu'elle est insuffisante à expliquer les nombreuses graphies des inscriptions où a pour au se rencontre aussi bien à la tonique qu'à l'atone.

Une révision des exemples recueillis par MM. Schuchardt et Birt m'a amené à la conclusion que tous les cas latins peuvent s'expliquer par la loi de M. Meyer-Lübke, à condition de l'élargir en disant que non seulement au atone mais aussi, au moins en certains dialectes du latin, au tonique perdit l'élément labial devant une syllabe contenant un u ou un o. On admettrait, en outre, que plus tard, a pour au aurait pu s'étendre accidentellement en dehors de son domaine primitif.

Je constate, en effet, que dans les inscriptions a n'est omis à l'atone que devant o et u : Arunci, Arunceius, masoleus, Atronius, Saromatae, Agustus, agurium, ascultare, arora. Il en est de même dans les mots romans

atuno, agosto, aguero, ascouter, Saône (= Sauconna), Taormina (1) (= Tauromenium).

La même loi est observée quand au est posttonique par suite d'une accentuation préromaine spéciale à certains noms de lieux : Métaro (Métaurum), Pésaro (Písaurum), Albénya (= Albingaunum) et sur les monnaies gauloises : Némasus (= Némausus).

Il est vrai qu'on trouve a pour au dans Gadentius, Larentius, Pallina, Marinus, Fastinianus, Arelius, Platilla, mais dans ces dérivés et ces diminutifs, il est toujours possible que la diphtongue ait été modifiée par influence du mot simple. Cette analogie est même évidente en ce qui concerne le Numasates des monnaies gauloises qui est sans nul doute tiré de Námasus (2).

Or, les simples gaudium, laurus, Paullus, Maurus, Faustus, Plautus, qui apparaissent souvent sous la

Quant à axilia CIL. VII. 19716, on peut se demander si le groupe de consonnes a été sans influence sur la réduction de la diphtongue. Rien de plus commun que la simplification d'une diphtongue devant un groupe de consonnes. Cette réduction serait encore plus naturelle si au se prononçait av. Ce serait alors simplement la réduction d'un groupe triconsonnantique, ce qui se produit si souvent en latin.

<sup>(1)</sup> Il est vrai que, d'après M. Levi (Bol. di Filol. class. 4. 18-19), on a eu : Tauρομίνα > Tavormina > Taormina.

<sup>(2)</sup> Les seuls cas embarassants à l'atone sont Afidenus, Afidius, Afellius, axilia attestés par plusieurs exemples et même par des transcriptions grecques (A $\varphi \iota i \delta \iota o \varsigma$ ). Comme au est devant f, je me demande si la réduction d'au à a n'a pas été favorisée par l'assimilation de la consonante labiale u dans la spirante labiale f. Cette assimilation serait même fatale si, conformément à l'opinion de M. Birt (op. cit.), au se prononçait av. On peut douter qu'il en fût ainsi en latin, mais il est certain qu'en grec, l'élément labiale de la diphtongue av ne cessa de se rapprocher toujours de la spirante, puisqu'aujourd'hui en romaïque av, ev se prononcent af, ef. Les débuts de cette évolution sont peut-être fort anciens (G. Meyer, Griech, Gram, § 121). A $\varphi \iota i \delta v \varsigma$  pourrait donc être dù à une particularité de la prononciation grecque et Afidius, Afellius, dont on trouve des exemples à Pompéi, seraient des grécismes.

forme: gadium, larus, etc. sont précisément tous thèmes en o et il en est ainsi de presque tous les exemples d'a pour au tonique: Glacus, Cladius, Platus, Fastus, arum, thensarum, tarus, minotarus, mecattum (= me cautum), etc. Il est remarquable que l'on ne trouve jamais dans les inscriptions casa, pasa, calis, ladat, cladit, gadet, asat, paper, aris, nasea, fradem, etc.

En dehors des thèmes en o, a pour au tonique ne se rencontre que devant u posttonique : clasula, nacula ou dans les dérivés de thêmes en o comme cladicans, latiae, cas d'ailleurs bien rares.

Il est vrai que dans les thèmes en o, la diphtongue se trouve souvent réduite, même devant les flexions en i et en is, mais cela tient simplement à un phénomène d'analogie des plus ordinaires.

On aura fait la proportion:

Un procédé analogue a pu exister dans les verbes, où adio, adiunt auront produit adis, adit.

Il semble donc se dessiner assez clairement que au tonique comme au atone ne devient phonétiquement a que devant un u ou un o. Dans ce cas, il est naturel de se demander si les langues romanes qui témoignent universellement de l'existence de ce processus à l'atone ont conservé quelque trace du phénomène analogue à la tonique.

En général, elles n'en montrent aucun vestige, mais c'est une coïncidence digne d'attention que précisément les deux plus anciennes couches du latin, celles où le k, devant e, i n'a pas été assibilé, à savoir, le sarde et les

éléments romans de l'albanais observent dans le traitement d'au absolument la même loi que celle qui paraît avoir existé en latin vulgaire :

En albanais, on a ar, gaszi, lar, pak (de aurum, gaudium, laurum, paucum), tandis que causa, laudem, donnent kafše, láft. (G. Meyer, Grund. Rom. Ph. p. 811.)

En sarde, au accentué ou non devient o dans gosare, orija, orire, osare, cosa, foga, mais devant u, on trouve a aussi bien à la tonique qu'à l'atone : ascultare, attunziu, atorgare, aústa, pagu, laru, pasu, trau (= taru) (Hofman. Logod. u Camped. Mundarten p. 24.)

Il est donc fort possible qu'en ce point comme en beaucoup d'autres, ces dialectes aient perpétué un état de chose ancien qui a péri dans les autres parlers romans sous des influences plus récentes, par exemple, celle de la langue écrite. L'illyrien et le sarde se rattachant plutôt au latin du sud de l'Italie, il est probable que c'est dans cette dernière région qu'il faut chercher le point de départ du phénomène en question (1).

Comme conclusion, on peut donc admettre que au devint régulièrement a en latin vulgaire, lorsqu'il était atone devant un u qu'en outre, dans certains dialectes

(1) Peut-être même aurait-on dans cette partie de l'Italie l'exemple d'un processus tout à fait analogue. Je veux parler de la chute de l'1 vélaire (ou d'u issu d'1 vélaire) devant une flexion en u, qui semble se constater sur la table de Bantia, (Conway. 28) où on lit le datif altrei à côté de l'ablatif atrud mais atrud n'est peut-être qu'une méprise accidentelle et M. Mohl y attache, je crois, trop d'importance en y voyant un phénomène de dissimilation (Chron. p. 277). — On pourrait trouver dans les parlers du Latium des évolutions fort semblables à la dissimilation d'au en a devant u, s'il faut en croire le même M. Mohl (Lexiq. p. 122) qui admet que ei se réduit régulièrement à vet non pas à lorsque la syllabe suivante contient un vecinus (p. ex. le substrat roman vecinus de veicinos) — D'après cet auteur ai se changerait aussi en a devant vans certains dialectes, d'où Cacilia CIL I. 833 sqq.

latins appartenant probablement au sud de l'Italie, au tonique subissait le même traitement. Si ce dernier phénomène n'a pas pris dans la Romania autant d'extension que le premier, s'il a même disparu complètement sauf en sarde et en albanais, cela peut tenir à diverses causes. Il est probable que la langue littéraire parvint plus facilement à rétablir la diphtongue à la tonique qu'à l'atone; car, tandis que au atone avait complètement disparu, au tonique alternait encore avec a dans la déclinaison. Lorsque le paradigme fut unifié par analogie, ce fut parfois au profit de a, avons-nous vu, mais on comprend que, grâce à la pression de l'idiome officiel et de l'orthographe, ce fut beaucoup plus souvent au profit de au. On peut d'ailleurs supposer que a pour au tonique étant étranger aux dialectes du nord de l'Italie qui eurent la plus grande part d'influence sur le latin vulgaire, il n'eut jamais une très grande extension et ne passa pas dans le latin des provinces. Il est vrai que le grand nombre d'exemples qu'on peut recueillir de tous côtés jusqu'à une époque assez récente semblerait montrer que a pour au tonique fut très répandu dans le latin de tout l'empire ; mais ce dernier fait serait en évidente contradition avec la disparition absolue du phénomène en roman. Il faut remarquer, d'ailleurs, que dans neuf de ces exemples sur dix, il s'agit de noms propres qui se seront figés sous cette forme en a et se seront perpétués et propagés ainsi à peu près de la même manière que Clodius, Plotus, etc. persistaient à une époque et dans des régions où o pour au ne parait pas avoir été en usage.

Il est possible aussi que a pour au ait été une licence du langage familier et badin (1), étrangère aussi bien au

<sup>(1)</sup> La diphtongue au, semble-t-il, paraissait lourde aux Romains.

parler vraiment populaire qu'à la langue soignée. On comprendrait alors qu'il eut été fort répandu sans laisser de traces notables en roman.

Au reste, il partage cette anomalie avec le phénomène dit du bétacisme, par lequel v initial et postconsonantique se change en b dans un nombre considérable d'inscriptions et de manuscrits du bas empire. En roman le v du latin classique a été bien conservé sauf dans certains mots d'une catégorie tout à fait spéciale où il est échangé avec b, par suite de phénomènes d'assimilation et de dissimilation. Et de même a pour au, si répandu dans les documents latins n'a subsisté en roman que dans le cas particulier d'une diphtongue atone devant u. Il est donc admissible que, dans l'un et dans l'autre cas, on ait affaire à une extension dans le langage relâché des gens instruits, ou dans l'idiome des demi-lettrés, d'un phénomène qui s'était produit phonétiquement en certaines conditions déterminées ou dans quelques parlers de l'Italie.

On comprendrait du même coup comment il peut se faire qu'occasionnellement on rencontre a pour au en dehors des conditions normales surtout dans les manuscrits et les glossaires de la décadence. Il s'agirait là simplement d'une extension injustifiée et arbitraire de la prononciation a au delà de ses limites légitimes.

Quant à l'existence d'a pour au dans la péninsule hispanique, en particulier, nous pouvons être assurés :

1° Qu'il se trouve régulièrement à l'atone devant u d'après les nombreux exemples épigraphiques, d'Agustus et plusieurs formes romanes déjà citées ;

puisque Cicéron et d'autres auteurs affectent d'user de formes en o quand ils prennent le ton familier. On comprendrait donc que les formes en a aient été admises dans le langage de la conversation.

2° Qu'à la tonique a pour au fut apporté dans quelques noms propres, au moins dans les colonies romaines et les ports, d'après Fastus, Scarus et autres formes des inscriptions qui sont tous noms d'hommes en us.

3° Que même dans des noms communs, a pour au tonique devant u ne fut pas absolument inconnu, puisque le portugais conserve aragem de araticum dérivé d'arum pour aurum (cf. alban. ar) et crasta pour claustra, pluriel formé d'après le singulier clastro (1). Ce dernier mot montre l'existence de formes en a pour au dans le latin ecclésiastique.

La substitution d'o à au a été beaucoup mieux étudiée que le phénomène dont nous venons de parler.

au se réduit à  $\bar{o}$  tout d'abord en Ombrie où le fait est très ancien.

Les premiers exemples apparaissent à Rome de 150 à 100 et ils se multiplient vers l'an 50. Au premier siècle de notre ère, on en trouve à Pompéi (Hammer. Lokal Verb. früh. rom. Lautwandl. im alt. Ital. p. 17). Cicéron use de plodo, pollulum, loreola, oricla. Priscien (Lindsay 41) cite plostrum, ostrum, cotes. Festus mentionne orum, l'App. Probi blâme oricla.

Clodius, Plotus, Pollus, Olus sont fréquents sur les inscriptions du premier siècle. En somme donc il est certain qu'ō pour au s'entendait fréquemment en Italie à la fin de la république et au début de l'empire, surtout dans le langage familier et je ne vois pas de bonnes raisons pour restreindre ce processus à l'atone comme le

<sup>(1)</sup> M. Schuchardt II, 317 cite aussi d'après Roquefort, clastro comme signifiant presbytère, mais je ne sais trop en quel dialecte.

fait M. Mohl p. 160 sans motifs convaincants. On trouve, en effet, aussi souvent o pour au à la tonique qu'à l'atone.

Soit que o pour au comme a pour au n'ait jamais eu une grande extension dans l'ensemble du latin vulgaire, soit que la diphtongue ait été rétablie sous l'influence de la langue écrite, le fait est que o pour au est très rare dans les substrats romans. Il est certain que dans les provinces o pour au ne fut introduit que par exception.

En Espagne, on le trouve tout d'abord dans les noms propres. Clodius est même plus répandu que Claudius. On rencontre trois fois Plotus dans les ports de Lisbonne, Sagonte et Ampurias. En Lusitanie, on a encore deux fois Loreus et une fois Polla. En Bétique, on trouve Loricius, Olus, Torius. A Carthagène et à Cazlona, on remarque Polla et Torius. Ces noms propres qui sont localisés dans les ports et les régions les plus en rapport avec Rome ont évidemment été importés tel quels. Ils ne prouvent rien quant à la fréquence d'o pour au dans le latin vulgaire de l'Espagne.

Il pourrait en être autrement du doublet: Aurienses: Oricses désignant les habitants de la petite cité d'Orense en Galice, mais cet exemple est loin d'être sûr. On ne sait pas positivement à quelle localité se rapporte chacun de ces ethniques. D'ailleurs Orieses ne serait-il pas la forme primitive? On trouve précisément en Galice une localité du nom d'Aquae Originae, et il y a beaucoup de noms qui commencent par or dans la péninsule. On a, par exemple, Oresis 1044 chez les Arvenses, la ville d'Orretum, la peuplade des Orretani. Il n'est donc pas improbable que Orieses soit un nom d'origine indigène que les Romains auraient rattaché à aurum par Volksetymologie (1).

<sup>(1)</sup> Il est probable que l'hésitation entre Orongis et Auringis (MLI p. CVI) a son origine dans un phénomène analogue.

Quant à Oreceti 2723, ses rapports avec aurum sont encore plus problématiques.

Il n'y a pas à douter cependant que, dans une certaine mesure, o pour au n'ait existé dans la langue de l'Espagne au moins en Lusitanie. Dans cette province nous trouvons en effet au 1<sup>er</sup> siècle un épel inverse : scauria qui nous montre que la romanisation du pays se fit à l'époque où au et o se disputaient le terrain. C'est un cas analogue au cauda de la langue classique (cf. fr. queue de coda. lithun. kūdas d'ind. eur. kōdā). L'esp. hoto, port. ahouto nous montrent que au pour ō existait encore en d'autres mots du latin de la péninsule car, tout en ayant un sens dérivé de fotum, ils remontent phonétiquement à fautum.

Au 2º siècle, on a le participe closus dans une inscription dont la langue a un caractère familier.

L'existence d'o pour au en Lusitanie est encore affirmée par le portugais orelha qui remonte à oricla, car auricula eut donné ourelha comme on a ourifes (aurifex), ousar (ausare), autorgar (auctoricare), ouvir (audire). Les autres succédanés romans remontent à auricula. fr. orcille (et non oureille) pr. aurilho, cat. aurella, sic. aurikki, etc. Oricla existait pourtant aussi en dehors de la Lusitanie, car il est blâmé dans l'App. Probi.

### 3. — ou *pour* au.

Nous avons sur deux vases espagnols les noms *Plouti* et *Pouli*, formes qui, je crois, n'ont été rencontrées nulle part ailleurs.

Ou à côté d'au se constate encore en latin dans le mot raudus : roudus : rudus. (Lindsay 249) et peut être

dans le nom propre Roucius CIL. XII. 5861, si ce nom se rapporte à raucus, mais il pourrait dériver aussi du nom gaulois Rouca.

A mon avis, on peut regarder ou et au comme des variantes dialectales et admettre avec M. Horton-Smith (1) que l'ind. eur. ou se change régulièrement en au devant voyelle (lavo, avis, aveo), comme devant consonne (raucus, Faunus), dans le latin des classes élevées au 5° siècle avant notre ère, mais seulement au 2° siècle dans la langue du peuple. Le maintien de l'ancienne diphtongue ou dans quelques parlers latins expliquerait donc aisément qu'à côté de certains mots en au, il existe des formes en ou.

Quant aux exemples espagnols Poullus et Ploutus, M. Horton-Smith ne les connaît pas et il ne mentionne ni Paulus ni Plautus comme dérivant de primitifs en ou. En ce qui concerne le premier, on peut partir de l'ind. eur.  $\sqrt{p\bar{o}u}$  qui se réduirait à  $p\bar{o}$  dans le grec  $\pi\bar{\omega}\lambda_{0\varsigma}$  et à pou dans lat. poues > puer (Conway 650) (2). L'état faible de cette racine serait pou d'où en latin pau dans Paulus, et en grec  $\alpha \bar{\nu}$  dans  $\pi \alpha F(\bar{\iota}\varsigma) = \pi \alpha \bar{\iota}\varsigma$ . Une autre forme faible serait pu dans le sanscrit putra et dans l'osque: puclo, lat. pullus. Poulus serait donc une forme dialectale conservant l'état en  $\bar{\nu}u$  de  $\nu$  pou. C'est peutêtre l'ancêtre de Paulus qui, d'après la loi de M. Horton Smith, pourrait remonter aussi bien à poulo- qu'à poulo-

Ploutus est plus obscur ; à ma connaissance, le vocalisme de Plautus n'a pas encore été bien expliqué.

<sup>(1)</sup> The establishment and extension of the law of Thurneysen and Havet. Cambridge. 1899.

<sup>(2)</sup> Dans l'App Probi : puella non poella, nous apprend l'existence de formes en ō pour puer et ses dérivés.

#### 4. — ŭ *pour* au.

On admet que  $\bar{u}$  est sorti d'au comme  $\bar{t}$  d'ae par une réduction de la diphtongue dans la syllabe suivant l'initiale accentuée du mot. On explique ainsi claudo: includo, fraus: defrudo. Mais u pour au se rencontre dans la syllabe initiale d'un grand nombre de formes épigraphiques. (Schuchardt II 304) telles que futor, cusa, clutus, lurus, et spécialement en Espagne: Fustus, Murus, Plutus, cludere. Dans le Trinummus on a nugae: naugatorias. On lit sed frude (= sine fraude) dans CIL. I. 198. Malgré cela, u pour au pourrait dépendre de l'accentuation. Il se serait étendu ultérieurement à la tonique. On aurait là une évolution tout à fait analogue à celle que M. Mohl. Chron. 161 admet pour l' $\bar{u}$  issu d'oe atone, qui se substitua peu à peu à l'oe tonique.

Cette explication s'appliquerait fort bien à la forme cludere que nous avons deux fois en Espagne. L'u paraît, en effet, s'être étendu des composés includo, recludo au simple claudo. Toutefois dans beaucoup de ces mots u pour au est susceptible d'une autre interprétation. Il est intimement lié à l'existence de formes en ou à côté de celles en au dans plusieurs mots latins remontant à un primitif indo-européen en ou. La diphtongue ou devient, en effet, régulièrement u dans le latin de la fin de la république.

Il s'agirait, par conséquent, d'examiner si beaucoup de ces mots en au qui ont des formes en u ne remonteraient pas à des racines en ou.

En ce qui concerne l'extension des phonèmes ou et a

<sup>(1)</sup> Cf. l'ouvrage de M. Horton-Smith, cité ci-dessus.

pour au sur le sol hispanique, on doit admettre l'intro duction dans la péninsule d'un certain nombre de formes dialectales ou archaïques de noms propres: Ploutus, Poullus, Fustus, Plutus sans parler de Murus et Cludius qui ne peuvent s'expliquer de la même façon que les précédents. Peut-être a-t-on mal lu l'inscription. La pierre pouvait en effet porter une ligature unissant l'a et l'u comme le suggère Hübner.

Il faut constater enfin la présence en Espagne du verbe cludere. Il se rencontre dans deux inscriptions l'une du 2° siècle, l'autre du 1°. Cette dernière est très soignée et munie d'apices, ce qui prouve que cludere était une prononciation reçue même jusqu'à un certain point dans la langue soignée. Ce verbe cludere est évidemment le substrat de l'italien chiudere que M. Meyer-Lübke I § 282 a tort de regarder comme un radical refait sur les formes faibles.

On ne trouve pas de trace de cludere en espagnol où claudere n'a d'ailleurs laissé aucun succédané. En ancien portugais, on a chouver qui remonte à claudere.

#### 5. — ae pour au.

De toutes les déformations de la diphtongue au, celle-ci est assurément la plus étrange. On ne la rencontre que dans quelques mots où elle apparaît en revanche avec persistance (cf. Schuchardt. II. p. 321). Dans plusieurs de ces cas, je pense qu'il y a eu simplement contamination ou fausse étymologie. Ainsi, par exemple, Aerelius, aereus sont dus indubitablement à une contamination entre aurum et aes. Mais il est difficile de donner cette explication à la forme macsoleum attestée par de nombreux

exemples dont trois en Espagne: maesolium, mesoleus, misolio (1).

En effet, il n'est pas sérieux d'admettre un rapprochement avec maestus, et M. Stolz (p. 212) a raison de rejeter cette explication. Mausoleum était un mot étranger d'apparence assez singulière, et qui a subi toutes espèces de déformations dans la langue du peuple. En Afrique, par exemple, on lit mosoleum 3888, musuleum 10712, moesoleum 1523, 2841. M. Schuchardt cite masoleum, mansoleum, et de nombreuses formes de musolu, muslie.

Le mot coemètérium, de sens voisin, a subi aussi de nombreuses altérations dans la langue du peuple, et même dans le latin ecclésiastique cymiterium, coemetrium, cimisterium, cementerium, etc.; cela généralement par Volksetymologie (Mem. Soc. ling. VII. 156).

Dans maesoleum où l'on ne peut trouver aucune trace sérieuse de contamination populaire, on aurait peut-être une déformation analogue à celle qui s'est produite dans un autre mot grec Aesculapius de ἀσκληπιός.

Mausoleum devait se réduire phonétiquement à masoleum, et il se pourrait donc aussi que maesoleum soit le résultat de quelque méprise commise ultérieurement par les demi-lettrés qui s'efforçaient de rétablir la diphtongue.

### Modifications romanes d'au.

De toutes les altérations d'au observées dans les inscriptions d'Espagne, il n'y en a pas une seule qui puisse être considérée comme une évolution romane. La monophtongaison d'au en o n'apparaît pas encore sur les textes épigraphiques. Elle était cependant accomplie aux débuts

<sup>(1)</sup> L'i rend le son fermé de l'è libre en syllabe atone.

depuis le 1° siècle avant J.-C., s'échangent régulièrement et valent tous deux i (non pas e comme et en grec ancien).

Phénomènes de sandhi en rapport avec la prothèse. Si nous examinons quelle est la finale des mots précédant la voyelle prothétique, nous remarquons que trois fois elle est consonantique :

insidies expectaraque. commendavit ispiritum. υίὸς Έστεφάνου (1).

Quatre fois le mot où se trouve la prothèse commence la phrase ou est isolé.

Iscolasticus (
Ispumosus (
sont isolés.

Istorna commence la phrase.
ispe est au début du vers.

Au contraire, quand un mot qui commence normalement par i perd cette voyelle, c'est après une finale vocalique.

Ainsi on lit:

magister militu(m) Spaniae

vis-à-vis de semper Hispania sur la même inscription. Il est vrai qu'on a trois exemples où l'i est tombé après consonne finale:

patris ste IHC. 361. lapis ste IHC. 65.

f[ilius] Spanus CIL. 2. 3262.

mais il faut remarquer:

- 1º Que dans lapis ste, patris ste, on a peut-être une haplographie.
- 2º Que Spanus est un nom propre exposé à se figer dans l'orthographe sous une forme invariable.
- 3º Que l's finale et l's initiale se réduisant en latin à une seule s, lapis ste, Filius Spanus se prononçaient sans difficulté comme s'il y avait lapi ste, filiu Spanus. (Comp. caru suis = carus suis. CIL. II, 1876).

D'après cela on induit avec vraisemblance que l'i prothétique

(1) On ne trouve la prothèse sprés voyelle que dans SCI ESTEPHANI, sancti Istephani Cela s'explique aisément. Le nom du saint est donné ici sous la forme qu'il revêt quand il est pris absolument. D'ailleurs le génitif précédent se terminant en i, il n'y avait pas de différence entre sancti Stephani et sancti Istephani.

paraît on disparaît dans un mot suivant la finale du vocable précédent. C'est une véritable loi de sandhi créant des doublets syntactiques en is.... à côté d'autres en s.... Cette alternative est conservée en vieux français : la spede mais lor espede. L'espagnol et le français moderne ont unifié en étendant partout la prothèse,

Cette alternance is: s s'est en effet étendue à plusieurs mots où la syllabe initial is, his était primitive. Nous avons en Espagne: Spania, ste, Spanus. L'introduction de certains mots dans cette catégorie à laquelle ils n'appartiennent pas de droit se manifeste encore autrement. C'est ainsi que dans Isquilinus, l'initiale ës est devenue is parce que ce mot a été regardé comme étant de la même nature que ispe, ispumosus. Même dans la prononciation, l'initiale rare es a fait place à l'initiale is, devenue extrêmement commune. C'est évidemment une confusion du même genre qui a favorisé l'omission de l'h dans l'orthographe de istoricus 1482, Ispana 2680.

L'exemple expectara et un grand nombre de formes des autres provinces (Schuchardt II p 341 sqq.) montrent qu'il y eut aussi fusion entre la catégorie d's impur et celle des composés dont le premier membre est la préposition ex. Cette circonstance a amené en italien la réduction du préfixe ex à une simple s (sviluppo, strapontino, etc.).

On trouve même en hispano-portugais la substitution de l'initiale is + cons à as + cons dans esp. cscuchar, port. escutar de ascultare (= auscultare).

#### § 21. — Contractions et syncopes.

Quand deux voyelles homophones se suivent ou ne sont séparées que par une h, la prononciation les confond en une voyelle longue. Ce phénomène s'est manifesté parfois dans l'orthographe.

Le cas le plus intéressant est tum, sus IHC. 142. (a. 630), ib. 76 (a. 573), ib. 96. Dans tous ces exemples le possessif est atone. Ces formes sont donc les substrats des possessifs espagnols tu, su. L'u espagnol suppose, en effet, un  $\bar{u}$  qui ne peut être que le résultat de la contraction de  $t\bar{u}us$ ,  $s\bar{u}us$  en  $t\bar{u}s$ ,  $s\bar{u}s$ 

perpetum 194, ingenus 3688, nous montrent la fusion de l'atone finale avec la posttonique homophone, fait assez fréquent dans

l'orthographe latine. M. Schuchardt cite aeditus, conspicus, exigus, promiscus, mortus. L'espagnol et le portugais ont conservé de nombreuses traces de la fusion de ŭus et de vus en us. On a, par exemple, l'esp. hueco (vocus pour vacuus), le port. fulo de fulvus, etc. (cf. Parodi. Rom. 27 p. 240).

On trouve encore en Espagne les contractions beaucoup plus ordinaires :

corte = cohorte 3272, 4264, 4138, etc. nil = nihil 1423, 1434, 3473, mi = mihi 5186.dum = duum 2510, 1676.

Deux i se contractent souvent dans les flexions -ii, -iis et aussi dans pissimus 3652, BAH. 35. p. 546. (1° s.) et même au parfait des verbes en -ire:

obit 3566, 6109, 5238, BAH. 28 p. 524, IHC. 91, 150. obisti 4510, praeteristi 4174. posit (= posiit = posivit) 2698, 2601, 2712. Le parfait roman en i sort de formes de ce genre.

Signalons enfin dans l'inscription officielle de Malaga 1964 (1° s.) les contractions assez rares : derunt, praessent, dictarit (= dicta erit).

SYNCOPES. On trouve dans les inscriptions d'Espagne comme dans celles des autres provinces beaucoup de mots où l'ǔ a disparu dans les finales -culus et -tulus. Ce fait n'offrant rien de bien particulier, je me dispenserai de donner la liste des exemples où on le constate.

On a aussi domnus 6273 (1° s.) 4442, EE. 8 260. 3, IHC. 76. (a. 573) ib. 116 (5° ou 6° s.), ib. 175. (a. 655) et même le dérivé étrange Domnina 1836. A l'époque chrétienue, la forme syncopée est fort en usage comme titre honorifique accolé au nom propre. Il en est de même chez Grégoire de Tours. (Bonnet, 146). C'est ainsi qu'on s'achemine vers le dom espagnol et le dam français de Dampierre, Dam[p]remy, etc.

L'ě est tombé devant r dans vetranorum 6283 (3° s.), Aprulla 3782.

L'i a disparu dans *Prepostus* 4118 (3° s.) (cf. port. posto, it. posto), dans *Restutus* 702, 5699, 5938 et restiturus 1964 (1° s. offic.). Ce dernier cas est analogue à mattutinus > mattinus > fr. matin. Ce qui prouve que Restutus était bien la prononciation

populaire, c'est un hexamètre de Pompéi cité par M. Skutsch (ALLG. VIII. p. 368, 621):

Restutus multas decepit s[a]epe puellas.

Hernius pour Herennius 3683, Sevrus pour Severus 5500, 6290 sont obscurs. Ce qu'il y a d'étrange ici c'est que la syllabe disparue était précisément accentuée.

Plus intéressant est posiut 6302, réduction de posivit, forme vulgaire très en usage dans les Asturies pour posuit. Un prétérit en iut comme posiut deviendrait régulièrement en espagnol un parfait en ió. On pourrait ainsi expliquer phonétiquement la 3° personne ió sans recourrir à une analogie qui aurait son point de départ dans la 1° conjugaison (mató, llegó, llevó) où l'o sort d'-aut, contraction normale d'-avit, en vertu de la règle générale du latin vulgaire qui réduit partout avi à au (flautat, auca, etc.).

Quant à vixt EE. 8. 1., je le regarde comme une simple abréviation.

(A continuer.)

A. CARNOY.

#### Le Bouddhisme d'après les sources brahmaniques.

#### I. Sarvadarçanasamgraha (Suite).

## Arhatadarçana 171.

24. 18 Les [Jainas] Digambaras protestent contre cette doctrine des [moines] au vêtement non rattaché <sup>172</sup>; ils combattent la thèse de la momentanéité et affirment une sorte de permanence <sup>173</sup>.

Si l'on n'admet, [disent-ils], une sorte de moi permanent, il est parfaitement oiseux de réaliser, même en vue d'un résultat mondain, les causes efficaces. Personne,

- (171) Les premières pages de ce chapitre intéressent directement le Bouddhisme; rappelons qu'il a été traduit par Cowell.
- (172) Vivasana (Advaitabr. 106. 7: muktavasana), muktakaccha. Voyez Childers, s. voc. kacchā (pracrit pour kakṣā, kakṣyā [kakṣa]) et P. W.; Colebrooke I. 390 (cité par Cowell); Govindānanda 581 (P. W.) Çarhkara, 570. 6: raktapaṭānām (bouddhistes)... visicām (jainas), et la trad. de Pathak (J. Bombay Br. 49. 237: "sig vastram vigatam yebhyas te visico vivasanāḥ..."); Bhām. 390. 3. Cowell: "the Gymnosophists", Glose de Hésychius: γέννοι γυμνοσοφισταί.
- (173) Katham cit sthāyitvam āsthāya. Cowell: " maintaining continued existence to a certain extent". Cp. 34. 20 :... " bhinnābhinnah katham cana". An. giri 564. 14715: syādasti = katham cid asti.
- (173) Lire: ihalaukika, ou : tathā aihalaukika (Remarque de M. E. Leumann).
- (174) Cowell: But surely this can never be imagined as possible—that one should act.... "—Peut-être: " na hy etat (laukikaphalasādhanasampādanam) sambhaviṣyati [yadi manyante:] anyaḥ...... iti.

certes, n'ira supposer que celui qui accomplit l'acte n'est pas celui qui goûte le fruit <sup>175</sup>. Par conséquent [comme les hommes constatent :] « c'est bien ce même moi, auteur antérieurement de l'acte, qui en goûte actuellement le fruit » : l'être permanent, qui persiste du temps passé au temps futur, se trouve établi par une preuve manifeste ; et la thèse de la momentanéité, à savoir que « la chose ne subsiste qu'une fraction infinitésimale de temps sans avoir de passé ni d'avenir », cette thèse, après examen, n'est pas digne d'être adoptée par les Jainas.

Que si le Bouddhiste objecte :

25. 4

« Le flux (des kṣaṇas dans une série continue) est établi par des preuves : qui pense à le nier ? <sup>176</sup> — et de

(175) Pour les Abhidhārmikas, les deux opinions (so karoti. so paţisamvediyatīti; añño karoti, añño paţisamvediyatīti) sont pernicieuses. Elles constituent un des couples d'antas entre lesquels Bouddha, avant Nāgārjuna, a trouvé le chemin moyen. (Samyutta N. II. pp. 20, 76; Kathāvatthup. a. p. 28-31; Visuddhim. XVII (Warren, 169, 241); Abhidharmah. v. 355b; etc.) — A dire vrai, les bouddhistes se soucient peu d'éviter Charybde ou Scylla: ils tombent dans le gouffre du nihilisme ou se laissent dévorer par l'hérésie de la permanence et du pudgala, suivant qu'ils parlent philosophie ou bon sens. — Voyez la formule si fréquente: "Pūrņena karmāṇi kṛtāny upacitāni, ko 'nyaḥ pratyanubhaviṣyati?" (Div. 54. 3; Bodhic. f. 303. 23; Feer, Avadānaçat., lieux communs bouddhiques, § 12); ('ihṣās. 316. 17; etc. — Opinion contraire: Bodhic. VIII. 98: "anya eva mṛto yasmād anya eva prajāyate "IX. 73: "hetumān phalayogī dṛçyate naiṣa saṃbhavaḥ "; ('ihṣās. 358. 5. — Mitinda 47. 13. — Voyez ci-dessous notes 186, 187.

(176) Atha manyethāḥ: pramāṇavattvād āyātaḥ pravāhaḥ kena vāryate? iti nyāyena, yat sat..... — Cowell: "But the opponent can maintain: The unbroken stream (of momentary sensations) has been fairly proved by argument, so who can prevent it? In this way, since our tenet ...., it follows that...."

Pravāha — samtāna — unbroken stream..... Voyez Bodhic. f. 255. 8: « dīrghaç cirakālāvasthitih, samtānah pravāhah,.... »; et 369. 3: « pūrvāparakṣaṇapravāhasya ca kalpanāsamāropitatvān nāsti samtatir vāstavī ». — Samkhyaprav. bh. 17. 26: « pravāharūpeņa anādir yā viṣayavāsanā ».

Le bouddhiste argumente : « Nous prouvons par un syllogisme régulier

la sorte, — la momentanéité étant d'ailleurs démontrée par notre syllogisme « yat sat tat kşanikam », — on aura, parmi les [moments intellectuels] appartenant à une même série, un état de connaissance antécédent, « auteur de l'acte », et un état de connaissance subséquent qui est « le jouisseur du fruit ». — Et ne dites pas que ce système entraîne des conséquences absurdes, que le fruit pourrait être goûté par n'importe qui, ou pourrait être quelconque]; car l'effet est déterminé par la cause. Donnons des exemples : Quand on sème, dans un terrain préparé, des graines de manguier imprégnées d'une substance de saveur douce, [de lait par exemple], cette saveur se retrouve nécessairement dans la pousse, dans la tige, dans le tronc, dans les branches, dans les bourgeons, etc., et par leur intermédiaire médiatement dans le fruit; - ou bien encore, quand on asperge de laque des graines de coton, la couleur rouge se retrouve nécessairement, par l'intermédiaire de la pousse, etc., dans les filaments cotonneux. [Un de nos auteurs] l'a dit :

« L'acte et l'impression [qu'il crée], déterminent le

la momentanéité (kṣaṇikatā); mais les « kṣaṇas » forment une série continue. « Cette série s'impose, car elle est prouvée [par la mémoire, etc.]: nous ne pensons pas à la nier »: ces deux points établis, le rapport de l'acte et du fruit est fixé ».

La phrase quasi-métrique : « pramāṇavattvād... vāryate », peut être appelée un nyāya; et l'expression : « iti nyāyena » est justifiée.

Toutefois M. Leumann m'écrit: "With Cowell, you overlook the word nyayena which always alludes to a simile. So the sentence means nothing than: "On the strength of the fact that nobody can resist to a flood a proofs (= to a flood that approaches on account of its being proved)."

Le sens technique de « pravāha », si convenable à la présente discussion, rend douteuse eette exégèse, — quelque soit sa supériorité au point de vue de la syntaxe.

fruit dans la même série où l'impression a été placée : de même la couleur rouge dont la graine de coton fut imprégnée <sup>177</sup>.

« Quand la fleur du citronnier ou d'une autre plante est aspergée de laque ou d'une autre substance, une certaine virtualité s'y trouve ajoutée : ne le constatez-vous pas ? » 178

(177) Cette stance est citée Bodhic. t. IX. 73 (p. 306. 12 = fol. 169b): « yathā ca lākṣārasaparibhāvitam mātulungādibījam uptam tatsamskāraparamparāpravṛttes tatpuṣpādiṣu raktatām utpādayati: na ca tatra kaç cit pūrvāparakālayor eko 'nugāmī samasti;.... tad uktam: yasminn eva samtane.... karpāse raktatā yathā, iti; tasmād, yathā bījādiṣv ātmānam antareṇāpi pratiniyamena kāryam tadutpattiç ca krameṇa bhavati, tathā prakṛte 'pi paralokagāminam ekam vināpi kāryakāraṇabhāvasya niyāmakatvāt pratiniyatam eva phalam. Kleçakarmābhisamskṛtasya samtānasyāvicchedena pravartanāt paraloke phalapratilambho 'bhidhīyata, iti na akṛtābhyāgamo na kṛtavipraṇāço bādhakah.

Cp. Anandagiri, p. 552, 1: a anādisamtatipatitam asamviditarūpam jūānam eva vāsanā, tadvaçād anekavyavadhānenāpi nīlādivāsitam eva jūānam utpadyate kārpāsaraktatāvad.... »

Voyez aussi Atmatattvav. 102. 18: yathā kṣīrāvaṣekād amlatvam parihṛtya mādhuryam upādāyānuvartamānāmalakī ....; lākṣārasāvasekād vā...

(178) Lire: yal lākṣādy upasicyate. — Voyez pour cette stance et en général pour la doctrine de la vāsanā, *Çlokavartika* pp. 262 et 267.

"Ce que dit [Kumărila]: " [seuls] des êtres qui durent [avasthita] peuvent être impressionnés [vāsyante] par des êtres qui durent " est inadmissible. Pour qu'il y ait durée, il faut que l'être garde la même essence dans le moment antérieur et dans le moment postérieur: sinon il n'y a pas durée (avasthitatva). Par conséquent il ne peut y avoir impression (vāsanā) d'un être dont l'essence est permanente, puisque cette essence demeure la même. Direz-vous: « un caractère nouveau, qu'on appelle impression, est produit dans l'être qui dure et seulement dans l'être qui dure ", nous demandons: ce caractère (viçeşa) est-il distinct de l'être? dans ce cas, l'être demeure ce qu'il était; — n'en est-il pas distinct? dans ce cas, à la naissance de ce caractère, il faut que l'être, non distinct de ce caractère, naisse aussi: par conséquent il ne dure pas.

Dans le momentané (bhangura), au contraire, l'impression est possible. [Kumārila, exposant la thèse adverse.] le dit :

- Dans l'hypothèse de la momentanéité, il y a vasana parce que le

25. 17 — [Nous répondons]: Vous vous accrochez à une poignée d'herbe! 170 [car, pour réfuter votre fameux syllogisme], soit le dilemme: La momentanéité du nuage ou de tout autre [objet] donné comme exemple est-elle prouvée par ce même argument [sattvāt], ou par un autre argument? Vous ne voudrez pas de la première hypothèse: [car cela reviendrait à dire que] votre prétendue momentanéité n'est visible nulle part: l'exemple n'est pas établi, et votre raisonnement n'a même pas de point de départ;

moment postérieur ressemble au moment antérieur et en est distinct. »
Dans l'hypothèse de la durée, il est impossible qu'un être, dont la nature reste identique dans le passé et dans l'avenir, prenne une nature nouvelle; mais dans notre système, la vāsanā est justifiée, car le moment intellectuel subséquent est distinct du moment intellectuel antécédent, et lui ressemble: de même que de la fleur du citronnier aspergée de laque nait un fruit de même nature que l'on dit impressionné par cette [laque]. Par conséquent du [moment] antécédent, engendrant le [moment] subséquent, on dit qu'il impressionne (vāsayati), et du moment subséquent, on dit qu'il est impressionné (vāsayate). — Mais ne dites pas que l'impression dépend d'une activité proprement dite (vyāpāra), de telle sorte qu'elle ne pourrait appartenir au momentané, car la relation d'impressionné à impressionnant (vāsayavāsakayoḥ saṃbandha) est une relation d'effet à cause. Il n'y a donc pas défaut de non-relation.

[Kumārila] répond: On ne peut attribuer au momentané la faculté d'engendrer, et encore moins d'engendrer son semblable.. »

— Réfutation, p. 267: " Ce que disent [les bouddhistes]: " la fleur aspergée avasikta) de laque produit un fruit de même nature " n'est pas démonstratif (ayukta), car certaines parties subtiles de la laque passent (samkrānti) de la fleur dans le fruit; — mais il n'en est pas de même ici : aucune partie de la connaissance antécédente ne persiste (anu-vart) dans les connaissances subséquentes. [Kumārila] le dit :

Kusume bījapurāder yal lākṣādy upasicyate tad rūpasyaiva saihkrāntih phale tasyety avāsanā

- « Pour la laque dont on asperge la fleur du citronnier, il y a transmission dans le fruit de la substance même de la laque, et non pas impression »
- (179) Sur ce proverbe, cité Eggeling, Cat. India Office 660<sup>a</sup> 1. voyez Col Jacob, Laukikanyāyāñjati, p. 13 (Références à Sarvadarç, 142, 11 et Naişkarmyasiddhi I. 76.)

— si vous vous en tenez à la deuxième réponse, servezvous donc pour établir la momentanéité universelle de l'argument que vous appliquerez au nuage! votre raisonnement, « parce qu'il existe », est parfaitement oiseux <sup>180</sup>.

Vous définissez l'existence : « la capacité de produire un effet » <sup>181</sup> : j'en conclus à l'existence des dents <sup>182</sup> d'un d'un serpent imaginaire, à l'existence du [mirage, etc.] ; car ces choses imaginaires produisent un effet. Aussi définissons-nous : « Existe, ce qui a origine, fin et durée ».

Vous répondrez sans doute : « La [momentanéité | est 26. 2 établie par le fait que votre être permanent devra posséder des qualités contradictoires, à savoir la capacité et l'incapacité [de produire ses effets] » 183. Mauvais argument, car nous sommes des « possibilistes », nous sommes partisans de la doctrine de la relativité : et cette contradiction [de la capacité et de l'incapacité | ne peut être établie [contre nous] 184.

[Deuxième point]: ce que vous racontez [de la couleur rouge transmise dans] le coton [de la graine aux filaments] et tous vos autres exemples: vaines paroles. Vous ne justifiez pas [l'application que vous en faites]; et, même dans les cas que vous présentez, nous n'admettons pas « la destruction sans reste » <sup>185</sup>.

D'ailleurs l'hypothèse d'une série continue existant indépendamment des membres qui la composent, ne peut

<sup>(180)</sup> Voyez 9. 9

<sup>(181)</sup> Voyez 12. 17.

<sup>(182)</sup> Cowell: ".. even the *hite* of a snake imagined in the rope "; — damça = \*Zahn (P. W.); mais voyez Apte, s. voc.

<sup>(183)</sup> Voyez note 34.

<sup>(184)</sup> Lire anekāntatā. -- Cp. la doctrine du Saptabhangīnaya, Sarvadarç. 41. 7; Çarhkara, II. 2. 33 (535. 2), etc.

<sup>(185)</sup> Niranvayanāça, cp. Clokavart. 265 1 et ci-dessus note 178, in fine.

s'aventurer sur le chemin de la démonstration. Il est dit :

« Soient des individus de même espèce, successivement produits, [en contact comme les anneaux d'une chaîne,] C en contact avec B et D, D avec C et E, etc.: dans ces [individus réside] la série continue: il est déclaré qu'elle constitue une unité ». <sup>186</sup>

(186) D'après Cowell: « And again, your supposed continued series cannot be demonstrated without some subject to give it coherence, as had been said: « In individual things which are of the same class or successively produced or in mutual contact, there may be a continued series; and this series is held to be one [throughout all »] ».

La discussion de Kumārila établit que santanin = un membre de la série: la doctrine du santāna, ou plus exactement du [kṣaṇika]jñānasamtāna, dans ses rapports avec le dogme de la rétribution de l'acte, est étudiée *Çlokavart.*, Chap. de l'Atmavāda, 33 et suiv (p. 696).

Les jñanamātra-ātma-vādins (d'après lesquels l'ātman n'est que la connaissance successive) ont beau admettre la renaissance [du vijñāna] (janmāntara): la momentanéité des connaissances fait que l'agent est autre que le jouisseur du fruit; l'inactivité (niṣkriyatva) et la non-diffusion (avibhutva) [du jñāna] font que le jñāna ne peut se réincarner (dehāntarāçritih).

[Les bouddhistes répondent:] Le samtana qui est auteur de l'acte n'est-il pas pour nous le même samtāna qui jouit du fruit? [certes les vijnānas sont distincts], mais à la distinction des divers moments intellectuels [vijnāna-kṣaṇa] correspond dans votre système la distinction des divers états de votre [ātman] (tvadavasthāntaraih samah).

[Kumārila:] La qualité d'agent, quand il s'agit d'une action prolongée, peut difficilement être attribuée [à votre jñāna]: vos jñānas se comptent par milliers: cette action est comme l'œuvre collective d'une dynastie! (kulakalpopamam) (a).

Si vous n'admettez pas l'existence d'un samtana distinct [des samtanins], les membres de la série (samtanins) sont momentanés : il n'existe pas d'agent, auteur de l'acte (b).

- (a) Comm.: yad ekenārabdham putrapautrādibhili samāpyate sa kulakalpa iti.
- (b) Comm.: « Pardon! l'auteur de l'acte c'est le samtāna, qui est permanent ». L'auteur répond: « Si vous n'admettez pas... » Les bouddhistes en effet n'admettent pas l'existence d'un « samtāna » distinct des jnānas (jnānātirikta): par conséquent [le samtāna] n'étant que « samtānins » (samtānimātrāpātāt), il existe pas d'agent.

# [N'est-il pas évident qu'il y a contradiction dans les termes ?]

Le jouisseur du fruit étant absolument distinct [de l'agent], il y a « akṛtāgama » (a); nous ne disons pas qu'il y ait « kṛtanāça », car aucun acte n'a été accompli par qui que ce soit.

[Donc] si le samtāna n'est pas autre chose [que les samtānins], dire asamtāna » ce n'est qu'une autre façon dire les [samtānins]: et nous avons réfuté ce système; — [mais si le samtāna est distinct des samtānins et permanent, n'affirmez-vous pas la momentanéité de tout ce qui existe? Le samtāna est donc une irréalité (avastu — être de raison — prajūaptisat, par opposition à vastusat)], et le samtāna étant irréel (avastu) ne peut être agent.

Direz-vous que le saintāna [quoique distinct des saintānins] est momentané? la même [objection demeure: tout acte est un acte collectif]. Direz-vous [qu'il existe réellement] et qu'il n'est pas momentané? Vous renoncez au dogme [bouddhique de la momentanéité] — et ce saintāna sera un être différent [des jñānas: ce qui est directement contraire à la thèse des Yogācāras — Vijnānavādins].

Que si la samtati est à la fois une et non séparable des samtānins, il en résultera que la samtati est multiple ou que les samtānins sont uns; — de même [quand nous avons discuté cette thèse que la connaissance n'est pas séparable de] l'objet et du sujet de la connaissance, [il nous est apparu que l'objet et le sujet de la connaissance, dans cette hypothèse, n'étaient pas distincts, étant respectivement identiques à la connaissance qui est une; — ou bien que la connaissance elle-même était double, puisque non séparée de l'objet et du sujet de la connaissance qui sont distincts] (b).

Parconséquent si le samtāna est absolument distinct ou distinct en quelque façon que ce soit [des samtānins], ce samtāna c'est l'ātman des Vaicesikas et des Sāmkhyas......

La doctrine que Kumārila prète aux Bouddhistes: « Kartā ya eva samtāno nanu bhoktā sa eva naḥ », « ekā.... samtatiḥ », est bien la doctrine de l'école: voyez Bodhic. IX. 73.

- « samtānasyaikyam āçritya kartā bhokteti decitam » = « [Bouddha]
- (a) Voir ci-dessous note 187.
- (b) Ekā cāvyatiriktā ca samtānibhyo 'tha samtatiḥ bhedābhedau prasaktavyau grāhyagrahakayor yathā.

Comm.: yadi tu samtānibhir abhinnā ekā ca samtatih, tato grāhyagrāhakayor jñānāvyatireke yad uktam: "ekajñīnād ananyatvād anayor apy abhedo, bhinnābhyām abhedād vā jñānasyāpi bheda "iti, tad evāpādayitavyam ity āha: ekā ceti.

Voyez cette discussion du grāhyagrāhaka, Çlokavārt. p. 303.

26. 9 Enfin notre objection d'atiprasanga demeure en dépit de la détermination de l'effet par la cause : car, [s'il faut

a enseigné: l'auteur de l'acte [est] le jouisseur du fruit, en raison de l'unité [apparente] du saintāna ». — Prajñākaramati commente: « En raison de l'unité du saintāna, c'est-à-dire de la série des moments [intellectuels] successifs qui se succèdent comme cause et effet, en raison de l'unité attribuée à des membres multiples par concession à l'opinion des hommes, il a été enseigné: « L'agent [est] le jouisseur — celui-là même qui est l'auteur de l'acte est celui qui jouit du fruit de cet acte » (a).

Au point de vue de la vérité vraie le saintāna n'existe pas : « L'acte existe, Bhikşus!, le fruit existe; mais il n'existe pas d'agent (kāraka) qui abandonne ces skandhas pour prendre d'autres skandhas... » (b)

Mais si le samtāna est irréel les samtānins existent : « yady api na samtāno nāma vastu, tathāpi samtānino vastubhūtāḥ » (c).

Nous pouvons maintenant encadrer la citation du *Sarvadarç*, d'un commentaire plus autorisé; nous reprenons, pour plus de clarté, la version proposée:

- "L'hypothèse d'un samtāna distinct des samtānins n'est pas soutenable [car ce samtāna sera, ou a-kṣaṇika, auquel cas il n'existe pas; ou kṣaṇika, auquel cas il ne sert de rien pour l'explication du rapport de l'acte et du fruit (karmakriyāsambandha)].
- Et vous admettez vous-même que le samtāna n'est pas distinct des samtānins : un de nos (?) docteurs résume votre système :
- (a) saintānasya, uttarottarakṣaṇaparamparālakṣaṇasya kāryakāraṇabhāvena pravartamānasya, aikyam āçritya, anekeṣv ekatvam lokādhyavasāyavaçād āropitam eva nimittīkṛtya, kartā bhokteti deçitam, ya eva karmaṇaḥ kartā sa eva tatphalasyopabhokteti.....
- (b) Bodhic. 307,  $_7$ ; ibid. l. 12: saintānavacanena idaihpratyayatāmātrasyābhyupagamād, anyathā saintāna eva na syāt.

Voyez les passages indiqués à l'index sous les mots : kartā svatantraḥ, kartṛtva, karmakartṛkriyābheda, kāraka, samtāna

Irréalité du samtāna: voyez Çikṣās. 358. 19, 359. 14

avasthābhiç ca sambandhah samvṛtyā caiva dṛçyate āgamāc ca tadastitvam yuktyāgamanivāritam ... samtānah samudāyaç ca panktisenādivan mṛṣā (= Bodhic. VIII. 100)

Comp. Warren, 238, 247: « he sees that behind the action, there is no actor, and that, although actions bear their fruit, there is no one that experiences that fruit ».

Samtati = upacayo, Dh. sangani, 643.

(c) Nyayabindut. 73. 7.

admettre votre doctrine de la série], l'intelligence de l'élève se souviendra des impressions ressenties par l'intelligence du maître; l'élève goûtera le fruit des actes accomplis par le maître : d'où, par conclusion logique, destruction [pour l'agent] de l'œuvre accomplie, fécondité [pour celui qui goûtera le fruit] de l'œuvre inaccomplie <sup>187</sup>; — c'est ce qu'a dit Siddhasena : <sup>188</sup>

- « Destruction de [l'œuvre] accomplie, jouissance de l'œuvre inaccomplie, délivrance [pour tous les êtres] de l'existence 189, abolition de la mémoire : ces difficultés, notre adversaire les méprise ouvertement et il affirme le kṣanabhaṅga : c'est d'une témérité inouie! »
- Poursuivons : dans l'hypothèse de la momentanéité 26. 18 l'objet de la connaissance n'existe [plus] quand la connaissance a lieu, la connaissance n'existe pas [encore] quand existe l'objet de la connaissance : il ne peut donc

« Le santāna existe dans [les santānins, dans] les vyaktis ....; et [bouddhistes] affirment qu'il est un ». [Or cette opinion n'est pas soutenable; s'il est un, il est distinct des membres de la série; s'il n'existe pas indépendamment des membres de la série, il n'est pas un....] (a).

(187) Krtābhyāgama (Sarvadarç. 54, 8). Cp. Clokavart 691. Comm. l. 11: 
\* kim idam kṛtanāçākṛtāgamāv iti ? kartuh kṛte karmaṇi nāço; bhoktuç cākṛte karmaṇy āgama iti. - La réponse des bouddhistes nous est connue notamment par Bodhic. 305, 8, 306, 18 (voir note 186) et Madhyamakavrtti, chap. XVII (karmaphalaparīkṣā).

L'argument : .. Çişyabuddhih.. = Atmatattvav. 97. 6.

(188) Siddhasena-vākya-kāreņa. Cowell: author of the Siddhasena-vākya. Il est difficile de donner une traduction certaine car la littérature relative à Siddhasena est encore inconnue en Europe (E. Leumann).

(189) Bhavamokşa. — Cowell: the dissolution of all existence.

(a) Je crois que M. Garbe s'est mépris sur le sens de Samkhyas. vṛtti ad I 28; il faut lire (p. 17. 4) samtānivyatiriktah avec les Mss. A et C et non samtānī vo; — et nous avons: [bandhah], samtānasya cet yadi samtānivyatiriktah siddhāntahānih; athāvyatiriktas, tathāpi tena kim cid ādheyam: ādhānam tv açakyam kṣaṇikatvāt.

4

être question ni d'objet ni de connaissance ; d'où disparition de tout le train des choses humaines.

Supposera-t-on que [l'objet et la connaissance] sont simultanés? 189 ils ne pourront, telles les deux cornes [du bœuf], être en relation de cause à effet; votre prétendu objet [simultané à la connaissance] ne pourra être la « cause objective » de la connaissance 190.

Direz-vous [avec les Sautrantikas]: « La [chose], bien que non simultanée [à la connaissance], est perçue en raison de la qualité qu'elle possède d'imprimer sa forme [à la connaissance] »? — C'est également inadmissible; car vous ne pourrez expliquer comment une connaissance momentanée sera le lieu où s'exerce la puissance[attribuée à l'objet] d'imprimer sa forme <sup>191</sup>. — Reste d'ailleurs cette objection que les diverses manières d'être [de la connaissance] n'ont pas plus de raison d'être dans [votre] théorie du nirākārajāāna que dans la théorie [propre aux Vijāānavādins] <sup>192</sup> du sākārajāāna. [Nous observons] en effet

(190) Cowell lit grahyasya, correction très vraisemblable: « consequently the alambana, or the object's data, would be abolished as one of the four concurrent causes ». Si le grahya est simultané à la connaissance, il n'y aura pas en fait de grahya, puisque le grahya est par définition l'alambanapratyaya (n. 123), et qu'étant simultané à la connaissance il ne peut en être le pratyaya.

Peut-être faut-il lire : opratyaya[tv]ānupapatteh.

L'exemple : savyetara°, cp. par exemple Sāmkhyas. v. I. 38.

Le « janyajanakayoh sahotpannatva • est défendu *Abhidharmak. v.* 242ª: discussion intéressante.

(191) ākārārpakatāçrayatā: la qualité d'être l'āçraya de la qualité d'imprimer sa forme. — Cowell: "the impossibility of explaining how a momentary perception can possess the power of impressing a form ": ceci cadre mieux avec la valeur du motāçraya; mais c'est le jnāna qui reçoit la forme et force nous est de traduire: āçrayatā = viṣayatā.

Sur cette doctrine des Sautrāntikas, voir notes 109 et suiv. La même argumentation S. s. v. I. 28.

(192) Le texte porte : « tad apy apecalam : kṣaṇikasya jñānasyākārār-

[que] l'intellect, [d'abord] exempt de toute forme d'objet, est, du fait de la perception, intérieurement aperçu comme connaissance, rapportée à un sujet déterminé, d'une chose

pakatāçrayatāyā durvacastvena sākārajñānavāde pratyadeçena nirākārajñānavāde 'pi yogyatāvaçena pratikarmavyavasthāyāh sthitatvāt. tathā hi... Cowell: For if you maintain that the knowledge acquired by perception has a certain form impressed upon it, you are met by the impossibility...; and if you say that it has no form impressed upon it, you are equally met by the fact that, if we are to avoid incongruity, there must be some definite condition to determine the perception and knowledge in each several case Thus... »

Cette version à l'avantage de respecter le texte; la nôtre le violente et réclame des explications : celles que nous donnerons sont peut-être suffisantes.

Le sens des termes sākārajñānavāda, nirākārajñāna° est éclairé par les passages suivants.

- " ke cid āhuḥ : na jñānadharmo nīlādiḥ, na cārthasya; nirākārayoḥ samsṛṣṭayor ākāro niṣpadyate... (*Çlokavārt*. 280. 2).
- « samsargadharmākāravādinām prāk samsargān nirākāro'rtho jūānam ca, tat katham tatsamsargād ākāro niṣpadyate, kathamtarām ca tadvaicitryam ... » (282. 18).
- $\sim$  yad apy āhuh : nāyam ākārah samsṛṣṭayor ubhayoh, sarvadaivārtho nirākārah, jūānam eva sākāram (283.  $_{6}$ ) (II).
- " Sautrāntikās tu jāānavaicitryasiddhyartham artham api ... vicitrākāram kalpayanti na nirākāram (283. 15) (I).
- « svabhāvatah svaccham eva jūānam samanantarapratyayākhyavāsanāsamsargād vicitrākāram upajāyate (284. 12) (II).
- I. I.es Sautrāntikas soutiennent que l'objet imprime sa forme à la connaissance par elle-même « non informée »; c'est ainsi que s'explique aisément la variété (vaicitrya) de la connaissance. On peut les appeler « nirākārajnānavādinas »; le jnāna, dans leur système, ne faisant que recevoir la forme de l'objet (pratibimbākrānta, viṣayākāradhārin).
- II. Les Vijnānavādins tiennent que la connaissance est informée par la vāsanā ou trace laissée par la connaissance antérieure. Leur système est appelé « sākārajnānanaya » Tatp. t. 467. 7.

Le Jaina discute ici avec les Sautrāntikas, la chose n'est pas douteuse; et nous supposons qu'il argumente: " De même que, d'après vous, la doctrine du sākārajñāna ne rend pas compte de la variété et de l' " occasionnalité " (kādācitkatva de la connaissance (cp. p. 19); de même, dans votre système, il n'est pas de raison suffisante des diverses modalités de la connaissance ". En d'autres termes: ni les Vijñānavādins n'expliquent le caractère objectif de la connaissance, ni les Sautrāntikas son caractère

|extérieure|, cruche, etc.: son activité ne consiste pas |simplement| comme celle du miroir, à refléter l'objet; — et si l'intellect a |sculement| pour nature de prendre la forme de l'objet | me, dites un éternel adieu à ces expressions appliquées à l'objet : « proche, éloigné » et à toutes celles |qui entraînent un rapport subjectif|. — Ne dites pas : « Soit ; c'est d'accord avec nos principes » ; car ces expressions : « La montagne est plus loin, plus près, longue, grande » ont la vie dure. — Ne dites pas : « On s'exprime ainsi parce que la [montagne], qui impose sa forme à la connaissance, possède la qualité d'être plus éloignée, etc. » ; car nous n'observons rien d'analogue dans le miroir [où tous les objets, éloignés ou proches, sont reflétés dans un même plan] 194.

27. 7 Autre objection. La connaissance engendrée par l'objet imite l'objet en tant qu'il est bleu : soit ; nous demandons si elle l'imite aussi en tant qu'il est inconscient ? Si oui, la connaissance est inconsciente comme est l'objet ; et voilà une facheuse difficulté : « tu veux grandir et ta racine est détruite! » 195

subjectif: "La connaissance, en effet, est aperçue intérieurement (anubhūyate) comme connaissance rapportée à un sujet déterminé... "

Il semble que les idées soient logiquement enchaînées. Nous traduisons comme si le texte portait: « durvacastvena; sākārajnānavāda iva nirā kāra".... sthitatvāc ca ».. — ou « ...; sākārajnānavādapratyādeçena [ca], nir°: « et en raison de [votre] réfutation du sākārajnānavāda, parce que dans le système du nirākārajnāna aussi se présente l'objection... »

(193) vişayākāradhārin, cp. Samhhyas. v. I. 89, cité note 115.

(194) Cowell: Nor may you say that "it is the object (which supplies the form) that really possesses these qualities of being further, etc., and they are applied by a fashion of speech to the perception [though not really belonging to it"] — because we do not find that it is the case in a mirror  $[i.\ e.,$  it does not become a far reflection because it represents a far object].

(195) Voyez Col. Jacob, Laukikanyāyāñjali, p. 35: " Wishing to

Si vous nous répondez, pour éviter cette difficulté, que « la connaissance n'imite pas [l'objet] en tant qu'il est inconscient », comment l'[inconscience de l'objet] peutelle être connuc ? Appliquons la maxime : « Pour sauver l'un, perdre l'autre » 196.

Mais notre adversaire réplique: « Qu'est-ce que cela nous fait que l'inconscience [de l'objet] ne soit pas perçue? » [Répondons:] Si l'inconscience [de l'objet] n'est pas perçue tandis que la couleur bleue est perçue, il s'ensuit ou que l'inconscience et la couleur bleue n'ont pas un commun réceptacle, ou que la question demeure indéterminée 107; on perçoit la couleur bleue, on ne perçoit pas l'inconscience: pourquoi l'inconscience serait-elle associée à la couleur bleue? Vous ne voyez pas le triple monde quand vous voyez un poteau: voulez-vous que le triple monde constitue l'essence du poteau? 193

Tous ces points de doctrine ont été développés par les docteurs Jainas, par Prabhācandra 199 notamment dans le

grow, you have destroyed your root. This is Prof. Cowell's rendering of the saying..... According to Tārānātha it means: Whilst seeking to obtain interest, the creditor loses [that and] the capital too ».

(196) Ibid., p. 9 (Références à Sarvadarç. 118, 16 et à Khaṇḍanakhaṇḍa-khādya : ekam samo). — Cowell corrige : tasyā (= jaḍatāyā) grahaṇam. (197) Si la jaḍatā est supposée : « upalabdhilakṣaṇaprāpta », il y a bheda : si elle est supposée « adreya », il y a anekāntatā.

(198) L'argument tiré de la « jaḍatā » de l'objet est développé Tatp. ţ. 463. 21 (Réfutation de la doctrine du « sārūpya », cp. Nyāyabinduṭ. 18 22): kiṁ sarvātmanā sārūpyabhāvād viṣayabhāvaḥ? āho kathain cit sārūpyabhāvāt? na tāvad arthasya jaḍātmano jñānena prakāçātmanā sarvathā sārūpyaṁ, sārūpye jñānam api jaḍain bhaved iti jñānatvahāniḥ; ekadeçena ca sārūpye « tat kva nāma nāsti? » iti sarvaṁ jňānaṁ sarvaṁ vedayet.

(199) L'édition porte: Pratāpacandra; la correction est de Pathak, J. Bombay, 49, 220. Prabhācandra est l'auteur du *Nyayacandrodaya* (ibid. p. 232) — Voyez ibid. 49A, p. LXXXI.

Prameyakamalamārtaņļa et dans d'autres ouvrages : nous n'insisterons pas par souci de brièveté.

27. 19 Conclusion : les hommes qui désirent réaliser leurs fins doivent rejeter la doctrine des Saugatas et adopter celle des Jainas.

L. de la Vallée Poussin.

# BASQUE ET GAULOIS.

Les ancêtres de la nation Basque s'étant trouvés de bonne heure en relation avec les Gaulois, ont naturellement fait des emprunts à la langue de ces derniers. On en retrouve aujourd'hui encore la preuve dans le vocabulaire Euskara. Il contient un nombre assez respectable d'éléments d'origine certainement celtique, sans en compter quelques uns dont la provenance reste obscure. Plusieurs, du reste, constituent de ces termes usuels qui passent moins aisément d'un idiôme à l'autre et leur présence en Basque prouve combien a été profonde sur cette langue l'influence Celtique. Parmi eux figurent notamment, comme on le verra tout à l'heure, non seulement divers noms de nombre et prépositions, ou mieux, postpositions, mais encore les mots servant à rendre l'idée du verbe être et celle du pronom relatif. Nous ne jugerions pas trop téméraire d'admettre qu'à l'origine, l'Euskara tout aussi bien que divers dialectes aujourd'hui encore en vigueur chez des populations plus ou moins sauvages, manquait de termes pour exprimer ces notions. On ne saurait guères douter d'ailleurs que jadis, avant qu'il n'ait pu s'imprégner d'éléments pris soit au Latin, soit aux dialectes Romans, le lexique Basque n'ait contenu une bien plus grande quantité d'éléments Celtiques et, à cet égard, peutêtre aurait-il mérité d'être regardé comme un dialecte Celtibère plutôt que purement Ibérien. Enfin nous verrons que le système de numération en vigueur chez les Populations Celtes s'est inspiré en quelque sorte, de celui de l'Euskara. Quoiqu'il en soit, donnons la liste des termes de ce dernier idiôme dont la provenance Gauloise semblerait difficilement contestable.

#### A

A, « vers, à ». Voy. At.

Aari, a; « Mouton ». Voy. Ahari, a.

Adharc, « Corne, branche d'arbre »; Gaëlique d'Écose : Adharc, « Corne », d'où Adarcach, « Cornu » et Adarcog; « Cornette, petite corne ». — Erse ou Irlandais, (Dialecte de Galway), Ayarc, « Corne », peut-être bien de la racine gauloise (P)ete; « Étendre, s'étendre » conf. Latin Patere — Grec, πετάννυρι, πέταω; « déployer, étendre ».

La transition de l'idée de corne à celle de bois se conçoit facilement. Ne disons-nous pas les bois d'un cerf, pour « ses cornes, sa ramure » ?

En tout cas, le mot Basque n'offre qu'une ressemblance phonétique purement fortuite avec le terme signifiant « Jambe, pied » dans divers dialectes Berbers. Ex. Kabyle de Bougie, At'ar; « Pied » — Néfousa, T'ar, même sens — Chelh'a (du Maroc), Adhar: « Jambe, pied » — Harakta, dhar, « Pied » — Zenaga Ad'ar, même sens — Boti'oua, idhar, idem — Ahaggar, id. — Gouélaia, Izar, id. — Sergou Atar. Nous ne pensons pas non plus qu'il ait rien à faire avec le Gallois Ederyn, « Oiseau ».

Adarzu, a ; « Garni de mauvais nœuds », en parlant du

bois, littéralement « muni de cornes, de branches », du précédent et de la finale zu « garni de, muni de, doué de »; Ex. *Indarzu*, « fort, doué de force » de *Indar*, ra : « Force ».

Ahal; «Pouvoir, puissance»; est visiblement pris pour un primitif Al (voy. plus loin), de même que Ahari « Mouton » pour Ari; et Ahaide « Parent » pour un archaïque Aide. En tout cas, Ahal, Al sont indubitablement apparentés au Gallois Gallou, gallael, « Pouvoir » et Gall, « force ». — Cornique, Gallos, « force, puissance » — Bas Breton, Galloud; « Pouvoir, autorité, efficacité, privilège », Gallout (dial. Vanetais) « Pouvoir, avoir la faculté de » — Écossais, galach : « courage, ». Tout ceci nous ramène à une forme gauloise hypothétique Galno, « Possum », à rapprocher du Lithuanien, Galěti, Galieti: « Pouvoir, avoir le moyen de » et Vieux Slavon, golêmu « grand » et, peut-être même du grec ᾿Αποφωλιος, « vain, sans effet, monstrueux ».

Le g initial sera tombé ici comme il l'a fait p. ex. dans Abar, ra; « Branche propre à faire du feu », du Béarnais Gabarre, « sorte de gros ajonc » — Oporra, « Coupe, écuelle », forme dialectique pour Gophorra.

Faisons observer que le g initial de ce mot a aussi disparu ou s'est transformé en h dans plusieurs dialectes Néo-celtiques. Citons p. ex. le Bas Breton Hallout, hellout, allout, ellout: « Posse » conf. le Cornique May hallo; « qu'il puisse » et Hellyn, « we may ». Mais il s'agit là d'un phénomène lequel visiblement n'offre pas un caractère primitif et n'a rien à faire avec celui qui s'est produit en Basque.

Le terme Euskarien ne présente d'ailleurs qu'une ressemblance purement fortuite avec le Al : « fortis,

strenuus » et, comme substantif, « Potestas, facultas » de l'Hébreu, d'où *Eloh* « Dieu », litt. « le fort, le puissant » et le pluriel révérentiel *Elohim*.

AHALGE, A; « Honte », litt. « Sinè vi, Sinè robore » du précédent et de la postposition caritive gc.

AHALGE, TU; « Devenir, devenu honteux »; cf. le précédent et Tu, suffixe du participe passé.

Ahalgegabe, a; « Impertinent », litt. « Sinè Verecundià »; cf. le préc. et gabe, signe du caritif.

Ahalgegarri, a; « Honteux par sa faute »; cf. Ahalge et garri, suffixe adjective.

AHALGEKOR, RA; « Honteux, timide »; cf. Ahalge et kor, suffixe adject.

AHALKE; « Honte », forme Souletine pour Ahalge, voy. plus haut.

Ahalkon, Ra; « Honteux », forme Souletine abrégée pour Ahalgekor, voy. ce mot.

AKHER, RA; « Bouc », sans aucun doute à rapprocher de l'Irlandais Ag et au pluriel Aige, d'où les composés Agallaid; « cervus » — Ecossais Oigh, « Cerf », Oighe, « Biche » et Agadh « Bœuf » Gallois Ewig, « Cerva », d'un archaïque agiko — Cornique, euhic, pour eugic, « cerva » et loch euhic, « Hinnulus » d'une forme gauloise Agos, « Bouc ».

Le Basque a ajouté au radical gaulois, une finale intensive ou dérivative er, er-ra comme dans Eder, ra, « Beau », pris lui-même au Béarnais bèt, « Beau », du Latin bellus, du Roman bel, mais avec transformation normale du l final en t. L'Euskara a ici comme il arrive souvent adouci ce t en d et laissé tomber la labiale initiale.

C'est encore visiblement le même mot que nous

rencontrons dans le grec Αίξ, αίγος, « Chèvre » — Lithuanien ožys; « Bouc » — Letton ahsis, même sens et ozká, « Chèvre » — Persan moderne, Azarick — idem — Zend Aze (d'après Anquetil) — Arménien, Aidz, aic — Sanskrit Agâ, aja, « Bouc » et Ajâ, áyâ, Chèvre « litt. « l'animal agile, remuant », de la racine Ag, movere, ire » cf. Latin Ago; grec Άγω.

Ce nom de la chèvre n'aurait-il point passé dans certains idiômes étrangers à la famille Indo-Européenne? Tel pourrait bien être, par exemple, le cas pour le Kotte (dialecte de la Sibérie Orientale) Eg, « chèvre », au pluriel Ag.

Pictet, de son côté, s'étayant sur l'autorité de Gésenius, compare au Sanskrit Aga, l'Hébreu 'Ez; « chèvre » — Syriaque 'Ezo — Arabe 'Anz et même le 'Aζα Phénicien auquel Étienne de Byzance attribue le sens de « chèvre » cf. encore le vieux Sémite 'Inzu — Sumérien, úz, « capra ».

Ajoutons, toutefois, que ces derniers rapprochements pourraient donner lieu à certaines objections. La première serait que ces termes sémitiques semblent bien provenir d'une racine indigène et dont le sens serait notablement différent, à savoir 'Azâz, « Valuit, robustus fuit ».

Tout bien considéré, on ne saurait, croyons-nous, songer à un rapprochement du terme Basque avec le gallois *Caer*, « Bouc », d'où *Caer-iwrch*, « Chevreuil », d'un gaulois *Ca(p)eros*, « Bouc ».

C'est bien évidemment ce dernier que nous retrouvons dans le Latin *Caper*, « Chevreau » et *Capra*; « Chèvre », *Capreolus*, « Chevreuil » — Etrusque ou Tyrrhénien κάπρα; « Chèvre » d'après Hérychius.

M. Schrader en rapproche également le grec κάπρος, « sanglier », malgré un changement de sens assez marqué. Rattachez à la même souche le Live Kabr, même sens, d'où vraisemblablement, le Suomi ou Finlandais Kauris, « Bouc », aussi bien que le Vieux Norrain Hafr, « Bouc », lequel a, sans aucun doute, donné naissance au Lapon Habrès — l'Anglo-Saxon, Haefer, « Bouc ».

Dans tous ces termes, Pictet reconnaît, et son opinion, à cet égard, nous paraîtrait, pour le moins, assez plausible, la racine Sanskrite Cap, camp, « Ire, movere »; primitivement kap, kamp et dont la gutturale primitive s'est conservée dans quelques dérivés du Sanskrit, tels p.ex. que kampa, kampana, « Tremblement, agitation ».

Elle reparaîtrait, au dire du docte Génévois dans certains noms Indo-Européens du cheval et du singe ; cf. p. ex. le grec  $xz\beta z\lambda\lambda\eta\varsigma$ , sorte de cheval — Latin, Caballus — Polonais kobyla « Cavale, jument : » etc. et, peut-être même, jusque dans le Kawi, Kapala etc. Le Sanskrit Kapi « Singe », d'où les Grecs post-Alexandrins ont tiré leur  $x\bar{\eta}\pi o\varsigma$ , (même sens), n'a pas une autre origine. Ainsi singes, chevaux, chevreaux et boucs auraient été désignés par nos premiers ancêtres comme animaux particulièrement mobiles et remuants.

Que dire maintenant d'un mot à peu près synonyme du précédent et que nous présente le lexique sémitique? Citons, p. ex. l'Hébreu 'Apher, 'opher, 'aphrah; « chevreau, faon » — Arabe Ghafr, Ghifr, Ghufr (même sens).

A la vérité, comme le remarque Pictet, si pas de mal de noms d'animaux dans les dialectes des Sémites rappellent au point de vue phonétique, leurs synonymes Indo-Européens, ils se ramènent d'ordinaire à des racines absolument irréductibles les unes aux autres. Ainsi, les érudits dérivent d'ordinaire 'Apher, ghafr soit de la racine sémitique 'Aphar (Hébraïque); Afirah (Arabe), « Subalbus, subrubicundus fuit » soit de ghafara, « Villosus fuit ».

Peut-être sera-t-on tenté de se tirer d'affaire et d'expliquer cette sorte d'anomalie en admettant que ces vocables appartenaient à un idiôme tout à fait primitif et aujourd'hui perdu et qu'ils sont beaucoup plus anciens que les racines dont on prétend les faire dériver. Du reste, nous allons rencontrer tout à l'heure d'autres formes sémitiques, nous rappelant encore davantage le Basque akher, ra. Par exemple, là où nous aurions peine à partager la façon de voir du savant Génévois, c'est dans sa tentative de rapprochement entre le grec κάπρος « sanglier » et le latin Aper — Allemand Eber Moyen-haut-Allemand Eber — Vieux-haut-Allemand Ebur — Anglo-Saxon, Eofor, d'où le nom de ville Eoforwic; « ville du sanglier », aujourd'hui « York --gothique Ibrus, Iburus. En effet, le k ou c dur initial, ne tombe guère et sa disparition dans le cas présent serait malaisée à expliquer. De plus, le b médial de l'Allemand semblerait supposer un bh primordial, lequel n'aurait guère pu donner un p en latin. Admettons donc comme l'hypothèse la plus vraisemblable que le grec aurait appliqué purement et simplement au sanglier, le nom primitivement réservé au chevreau ou au bouc.

Quant au germanique *Eber*, *ibrus*, mieux vaudra le tenir pour apparenté au Vieux Slavon et Russe *Věpru*, « sanglier » — Polonais *wieprz* — Illyrien *vepar*, d'après Miklosich, de la racine *vap*, « semen spargere, procreare ».

Signalons la ressemblance de ces mots avec l'Arabe, 'Ifr, « sanglier, verrat, » que l'on explique par la racine 'Afara, « il s'est jeté, roulé dans la poussière » ou bien « subalbus fuit », peut-être de 'Afar, « Pulvis ».

Ce qui au premier coup d'œil peut paraître étrange, c'est que le Bas-Breton gavr, gaour ; « chèvre » — Cornique, gauar -- gallois gafr, gabr; chevreau, chèvre » — Irlandais, gabar, du vieux gaulois gabro-s « chèvre » n'a rien à faire étymologiquement avec le Latin Capra. Ce terme qui se rencontre dans certains noms de localités tels que Gabromagus, litt. « Hirci campus » aujourd'hui Crems ou Krems, petite ville de la Basse-Autriche à environ 15 lieues O. de Vienne — Gabrosenti (en Britonnique) et Γαβρήτα ύλη etc. suppose d'apres M. Ch. Whitley-Stokes une forme primitive gam-ro, dont le radical est gam. Du reste, le terme celtique n'offre qu'une ressemblance fortuite avec le grec Χίμαρος, « Bouc, chèvre né en hiver »; γίμαιρα; « Chimère, chèvre née en hiver, » de γείμα, « Hiems, tempestas », ainsi qu'avec le Vieux-Norrain qymr, « Agneau ».

Nous avions cru d'abord à une parenté de Akher, ra avec un terme désignant un animal domestique du même genre dans les dialectes Berbers : Ex :

1º De la racine Krr, le Taïtoq et Ahaggar tirent Ekrar, « Bélier, mouton », au pluriel Ekraren — Sergou, Akrar; « mouton » — Azguer, Akerer, idem, d'où Akerer ajalbi; « mouton à laine » et Akerer emmohar; « mouton Imoukhar » ou à poil. — Zouaoua, Ikerri, « mouton », au pluriel Akraren — Harakta et Aït-kalfoun, Ikerri, idem. — Ouarglais, Ikerrouan, « Oves ».

2º De la racine Schr. — Béni-Ménacer et Rifféen, Schérri « mouton » — Haraoua, Ischerri idem. Le sch

figure ici le son chuintant du *ch* Allemand dans *Ich*, « Je ».

- 3º De la racine Grr. Zénaga, Gérer, mouton.
- 4° De la racine contractée KR ou KHR Aouélimidden, Akar, « Ovis » Chaouïa, Iker, idem Halima Tichéri, « Bélier ».

5° De la racine K, KK, Kélouï, Akka, « mouton », au pluriel, Ikiouan, etc.

Toutefois, comme nous l'a fait observer le docte berbérisant M. R. Basset, il faut tenir compte de la différence de sens nettement marquée puisqu'Akher ne signifie en Basque que bouc, tandis le Akrar du Sergou, gerer du Zénaga possédant pour seule valeur celle de « mouton, bélier ». D'ailleurs, la forme Kabyle la plus ancienne contient visiblement un k suivi de deux R. En Euskara, au contraire, le double R n'apparait que devant l'article final, en vertu d'une loi phonétique bien connue. Quant à l'indéfini, il ne possède qu'une seule gutturale liquide. Enfin, nous venons de le voir, le Basque s'explique bien plus facilement par un rapprochement avec l'Irlandais Ay que de toute autre façon.

Tout ccci nous amène à tenir l'affinité sur ce point entre le dialecte des Pyrénées et ceux de l'Atlas pour purement fortuite. Il nous paraitrait également assez téméraire de supposer que le Zouaoua Ighid « chevreau » — Nouba Éged, « mouton » puisse rien avoir à démêler avec le Basque Akher, le vieux gaulois Agos, « Bouc ».

Que dire maintenant du Phénicien Khar, « Bélier », visiblement apparenté à l'Assyrien, Kirou, « Bouc, bélier, étalon mâle du menu bétail » ? Y faut-il recon-

naître une forme adoucie de la racine Berbère Krr, comme dans l'Aouélimidden Akar? Laissons aux sémitisants le soin de se prononcer.

En tout cas, malgré une ressemblance à peu près absolue de sens et de son, nous hésiterons beaucoup à soupçonner une parenté possible entre le terme Assyrien dont il vient d'être question et le Béarnais Quirou, « Bouc ». Ce dernier usité seulement, paraît-il, dans quelques localités, ne constituerait-il pas simplement un dérivé du gaulois Kaeros, Kaperos? Il n'y aurait rien d'étonnant à retrouver dans plusieurs dialectes de notre pays, quelques termes d'origine Celtique non en usage dans le Français classique.

AKHETCH, A; « verrat » est visiblement formé du précédent avec remplacement de la finale r, ra par tch, tcha qui semble avoir le plus souvent une valeur dérivative ou diminutive, Cf. Ulitcha, « Moucheron », de Uli, « mouche » — Belatcha, « Corneille », de Bele, « corbeau » — Phagatcha, « faine, fruit du hêtre », de Phago, « Hêtre ». Aketcha serait donc littéralement le petit bouc (Cf. le précédent), peut-être simplement parce qu'il est plus bas sur jambes, ou l'animal « semblable au bouc », celui qui dans l'espèce porcine joue le même rôle que le bouc dans l'espèce caprine.

AL, « Pouvoir », forme dialectale pour Ahal, voy. plus haut.

ALE, A; « grain » parait offrir une ressemblance toute spéciale avec l'Irlandais Ail, « esca », d'une forme gauloise restituée Ali, (même sens). M. Whitey-Stokes cite encore en vieux gaulois, le verbe restitué Alô, identique pour le sens au Latin Alo, « Je nourris » et qui se retrouve dans l'Irlandais Alim, « Nutrio. »

Cf. encore Irlandais Altram « nutritio » — Gothique, Alja, « s'élever, apparaître »; Ala, « croître, se développer, » — Vieux norrain, Ala, « nourrir, entretenir. » — Grec Ἄναλτος, « Insatiable ».

A coup sûr, bien qu'on ait pu supposer une chûte de la labiale initiale, Ale n'a certainement rien de commun, comme nous l'avions supposé d'abord, avec l'Espagnol et Portugais Bala, « Balle » — Italien Palla, balla dont l'origine doit être cherchée soit dans le Celtique, soit dans le Germanique; conf. d'une part, Écossais Balle. (même sens) et, de l'autre, Allemand, Ball, « Balle ». — Vieux-haut-Allemand, Palla. — Vieux norrain, Bæltr, bælr — Suédois băll. Il suffit de signaler une ressemblance purement fortuite avec le Zouaoua (dial. kabyle). Alim, paille.

Alhor, RA; « Champ, pièce de terre en labour », visiblement formé du précédent et de la finale dérivative or, ra Cf. Chikor, ra; « Petit son », de Chiki, « Parvus » — gophor, ra, « gobelet », du Bas latin Cupa. Le mot Basque signifiera donc litt. « Endroit où il y a du grain, qui produit du grain. »

Anderauren, A; « femme de chambre » nous semble bien d'origine gauloise, au moins par son élément radical, Andere « demoiselle, maîtresse de maison » dont il va être question tout-à-l'heure.

Quant à la finale uren, urren ou auren, reconnaissons-y une altération de Aurren « Devant, en face » et, par extension, « Premier. » On la retrouve p. ex. dans certains mots tels que Atzlodiurren, Beatzlodiurren; « Index », litt. « qui est devant le pouce, » opposé au pouce de Atzlodi ou Beatzlodi, « Pouce ». Anderaurrena se rendra donc littéralement par quelque chose comme « contre-maîtresse, » « celle qui se tient en présence de la maîtresse de maison. »

Altra; « nourricier », litt. « qui est ad escam, ad granum »; cf. le précédent et tra final, « ad, pro ».

Andere, A; « Demoiselle », paraît avoir eu pour sens primitif, celui de « dame » ; conf. Andre et la locution Etchekandere ou mieux Etcheko-andere, « Maîtresse de maison », de Etche, « domus » et ko, signe du prolatif. Nous avions cru devoir retrouver dans ce mot, l'Espagnol Randera, « Dentellière ». Néanmoius, la chûte du R initial semblerait un phénomène assez anormal ; et puis cette épithète de dentellière prise pour désigner une demoiselle, une dame in genere ne semblerait-elle pas, suivant l'expression vulgaire, un peu tirée par les cheveux ? Est-ce que toute personne appartenant au beau sexe, fait nécessairement de la dentelle ? Ce n'est l'occupation que d'un petit nombre.

Le Prince Louis-Lucien Bonaparte voulait faire venir ce mot du grec Ανὴρ, ἀνδρος; « Homme ». Il faisait valoir à l'appui de son hypothèse, que les termes sont sujets à changer de genre en passant d'une langue à l'autre, à preuve p. ex.: le Latin Jumentum qui a donné notre mot « Jument ». — Hase, « Lièvre » en Allemand, d'où notre féminin Hase.

On aurait pu être tenté d'expliquer ici le changement par des raisons, en quelque sorte, juridiques. Chez les habitants des Pyrénées, en effet, le droit d'aînesse semble, de tout temps, s'être exercé de la façon la plus rigoureuse, mais sans distinction de sexe. Déjà Strabon fait allusion à cette pratique. En tout cas, le droit pour l'aînée des filles à la totalité de l'héritage de ses parents subsista dans le pays Basque Français jusqu'au temps de Louis XIV. C'est ce monarque qui décida que dorénavant, l'aîné des garçons serait seul héritier. Une chanson du temps, sorte de complainte, déplore le sort fait aux ci-devant héritières.

En tout cas, un vestige de l'état de choses primitives s'est maintenu dans le vocabulaire Basque, où *Primu*, litt. « Premier », signifie « Héritier » et *Prima*, « Héritière ».

Ajoutons, pour être complet, que d'après la coutume immémoriale de ces régions, jamais un héritier et une héritière ne se devaient marier ensemble.

D'ailleurs, le régime successoral, n'était point absolument spécial au pays Basque. On le rencontrait également en vigueur, d'une façon plus ou moins complète dans diverses portions du midi de la France, et peutêtre même dans la république d'Andorre. L'on peut affirmer qu'il constituait biens moins une affaire de race que le résultat de conditions économiques d'un caractère spécial. (1)

On observera, qu'aujourd'hui encore, la plupart des familles du pays Basque s'arrangent de façon à éluder le plus possible, les dispositions égalitaires du code civile. Chacun dans la famille s'y prête, les cadets tous les premiers.

Nous voyons que la femme, la jeune fille se trouvaient parfois en ce pays, appelées à jouer un rôle dévolu presque partout ailleurs au mâle et l'on peut se demander à priori, si cette circonstance n'aurait pas contribué à faire, pour ainsi dire, changer le sexe du terme de Andere.

<sup>(1)</sup> C. CORDIER, De l'organisation de la famille chez les Basques; chap. 1°, p. 12, chap. II, p. 40 et chap. IV, p. 104 (Paris, 1869).

Néanmoins, une comparaison avec le Celtique suffira à nous démontrer combien de tels raisonnements pêchent par la base. On ne saurait guère douter de l'origine gauloise du mot Basque. Cf. en effet, Irlandais, Ainder, aindear; « Jeune fille nubile, jeune femme. » — Gallois anner, « génisse » — Vieux Gallois, Enderic, « Jeune veau » — Bas Breton, (dial. de Léon), Ounner « génisse » ; (dial. Vannetais), Anner, anuer, annoer; (dial. de Cornouailles), Iner, idem. M. Withley-Stokes se montre disposé à rapprocher de ces mots, le grec ἀνθηρός, « florissant », de ἀνθος, « fleur » et ἀθαρής, idest ἄφθορος ἐπὶ γυναιχός, d'après Hésychius.

Que du sens de génisse, les Celtes aient passé à celui de jeune fille ou de jeune femme, cela n'offre rien d'étrange. Rappelons-nous la double acception du Latin Juvencus, « Taurillon, jeune taureau, jeune homme » et Juvenca, « génisse ou jeune fille. » Cette confusion de terme, s'explique jusqu'à un certain point chez des populations pastorales. N'est-ce pas par une métaphore assez analogue que dans certains dialectes Turks, on désigne la vache d'un nom signifiant littéralement « Petite mère » ?

Le e final de Andere pourrait bien être purement euphonique. Ne l'est-il pas, p. ex. dans Arbole, « Arbre », de l'Espagnol Arbol.

C'est encore visiblement le même terme employé comme nom de femme sous la double forme Andere et Anderesne, dans les inscriptions Ibéro-latines d'Aquitaine que cite M. Luchaire, d'après Roschach. Le fait qu'il apparait dans des monuments sans aucun doute postérieurs à notre ère ne prouve rien contre son ori-

gine Gauloise. Le contact premier entre Celtes et Ibères remonte pour le moins au VI° siècle avant notre ère, si tant est qu'il ne faille pas le tenir pour notablement plus ancien encore.

Andereder, RA; « Belette », d'après M. Van Eys, litt. « Jolie demoiselle », de Andere déjà vu et de Eder, ra, « Beau ». C'est à peu près l'équivalent de notre mot « Belette », c'est-à-dire « Petite belle », aussi bien que du Bas Breton Kaerell, ou (dial. Vannetais), Karcell, « Belette », litt. « Petite jolie » de Kaer, « Beau, joli ». Ce même idiôme emploie encore pour désigner l'animal en question, l'adjectif Buhan ou Buan, lit. « vif, agile » et, poëtiquement, la locution Mac'harit koânt, litt. « Marguerite gentille. » Ajoutons que le Portugais connait ce carnassier sous le nom de Doninha, « Petite Dame » et l'Espagnol, pour celui de Comadréja, « Petite commère ». C'est visiblement l'élégance de son port, l'agilité de ses mouvements qui lui ont valu toutes ces dénominations. Ajoutons, par parenthèse, qu'en Bas-Breton encore, la fouine est appelée Kaerell-Vraz, litt. « Grande belette », de Braz, « magnus ». Nous avons ici une association de mots dans le goût du magnus lepusculus latin.

Andere, (cf. plus haut.)

Andere, (cf. plus haut.)

And, A: « Grand », n'a sans doute pas plus affaire avec notre mot « grand », ou le latin grandis que Apho, « crapaud » avec son synonyme français. La provenance gauloise de ce mot ne semble pas douteuse. Nous trouvons dans l'ancienne langue des Gaules, la préfixe Ande, ando dont le sens spécial a dû être celui de « contre, à l'opposite ».

Parfois, comme le remarque M. Holder, elle prenait une valeur intensive et correspondait assez exactement, par suite, à notre adjectif « Grand ». Aussi, M. d'Arbois de Jubainville n'hésite-t-il pas à rendre le nom propre Andebrogius par « Habitant d'un grand pays. » Cf. Gaulois brog, brogi; « district, pays, région ». — Irlandais Bruig — Gallois et Bas-Breton, Bro — Cornique brou — Latin, margo, « Bord, limite, extrémité ». — Vieux Norrain Mærk - Moyen-Haut Allemand, Marc - Vieux Haut Allemand, Marcha; « Limite, frontière » — Vieux saxon, Marca — Vieux français « marche, frontière, « Territoire » — Zend Merezu — Persan moderne Merz, d'où Mirza qui correspond à notre terme de « Marquis ». Remarquons que le Français a juste ici le même sens littéral que le mot Persan. Marquis ne veut dire, en définitive, autre chose que « Gardien de la frontière. »

Ajoutons, par parenthèse, qu'il a dû exister un Vieux Gaulois Mrog, comme l'établit le datif pluriel Irlandais Mrogaib, naturellement plus rapprochée des autres formes Indo-Européennes. Toutefois, celle en b initial n'en est évidemment pas moins ancienne non plus et peut-être se trouvait-elle employée concurremment avec la précédente. Brogae galli, agrum vocant, nous dit, en effet, le scholiaste de Juvénal.

Nous retrouverons encore la même dissylabe employée en sens de grand, p. ex. dans le nom de divinité *Andarta*, litt. « grande Ourse ». Elle était adorée à Dié (département de la Drôme) ; voy. dailleurs *Artza*.

Serait-ce le vieux mot gaulois qui reparaît en Anglo-Saxon, Ante, anti, enta au sens de « géant », d'où p. ex. Enta geveore, « gigantum opus »? De là, le nom d'Antes ou "Avtal, donné, d'après Jornandès, par les Germains

aux plus belliqueux d'entre les Slaves. La chose peut sembler tout au moins douteuse.

En tout cas, nous serions bien tentés de rendre les noms de divinités des inscriptions Aquitaniques Andosus, Andosso par « Très Grand », de Andi ou mieux, sous sa forme primordiale, Ando et de la finale zu, so marquant « abondance, supériorité. » Ex. Odolzu, « sanguin », de Odol, « sang » — Aitaso, « Grand père », de Aita, « Pater ». Dans cette hypothèse, le nom d'Andossus correspondrait on ne peut mieux au Français « Maxime ».

Andi, tu; « Grandir, i »; Cf. le précédent.

Andiro, « grandement », de Andi déjà vu, et de ro final qui marque le plus souvent l'adverbe et parfois l'adjectif; Ex: Nazkagarri, « Horrible » et Nazkagarrirō, « Horriblement » — chikiro, « Mouton », litt. « Le coupé, le diminué », de chiki, « Petit ».

Anditasun, a : « Grandeur », de Andi et Tasun, abréviation pour Tarzun, suffixe servant à former des noms abstraits : cf. Asitasun ; « Lenteur », de Asti, « Loisir » de mêine que Behartarzun « pauvreté, indigence » de Behar « Pauvre, nécessiteux. »

Andreste, A : « Orgueil », en dialecte Guipuskoan, litt. « Magna opinio », de *Andi*, déjà vu et *uste*, « croyance, opinion. »

Andizkiro, «grandement » en dial. Guipuscoan, doublet de *Andiro* (Voy. plus haut).

Angereder, RA; « Belette », en dial. Labourdin, d'après M. Van Eys. C'est une altération de *Andereder*, ra, voy. plus haut.

Anhitz, « Beaucoup », forme dialectale pour Anitz (voy. le suivant).

Anitz; « Beaucoup », litt. « Per magnum ». C'est une corruption pour Anditz ou mieux Andiz. La finale z qui marque ici le médiatif s'est, comme il arrive souvent, transformé en tz; Ex: Laphitz, « Pierre », du Latin Lapis — Gorphitz, Corps, de Corpus.

Anre, A; « demoiselle », forme dialectale contractée pour Andere (voy. plus haut).

Antuste; « Orgueil », forme dialectale pour Andiuste (voy. plus haut).

Anyereder, RA; « Belette », forme dialectale pour Andereder, ra; (voy. ce mot).

Anyereyer, RA; « Belette », forme dialectale pour Andereder, ra; (voy. plus haut).

ARGI, A; « Lumière, jour » et, par extension, « Chandelle, éclairage », d'un viel adjectif gaulois argios, « Blanchâtre, lumière », signalé par M. Holder, tiré lui-même d'une racine Arg, « briller ». De là, les noms propres Argiotalos, litt. « Au front brillant, au visage serein » et, par suite d'une interversion dans l'ordre des composants, le Picte Talorg (pour un archaïque Talarg) et l'Irlandais Talarg qui ont le même sens.

Du reste, il devait exister également en vieux gaulois, un autre thême Argo, dérivé de la même racine et que nous retrouvons p. ex. dans Argilla, « Argille », litt. « Terre blanche » ou « brillante », aussi bien que dans le grec "Αργος, « Blanc, brillant » ; d'où sans doute le nom de la ville d'Argos—'Αργήσις, même sens—"Αργιλλος; « Argile », litt. « La blanche ». A cette forme Argo rattachons le radical dérivé Argento qui primitivement signifiait non pas « Argent », mais bien « Blanc, brillant » ; de là, les noms de villes Argentonium, « Argentan », (Orne) — Argentolium, « Argenteuil »,

dépt. de Seine-et-Oise — Argentovaria ou aujourd'hui « Arzenheim » — Argentoratum ; « Strassbourg », litt. « Palais blanc » ou « brillant » ; voy. Irlandais, Ráth, raith, « Forteresse royale, château-fort » ; pour Argentomagus, aujourd'hui Argenton-sur-Creuse, dans le département d'Indre et Loire. Peut-être faut-il le traduire plutôt par « Champ d'Argentus », nom d'homme signifiant « brillant » que par Campus splendens.

Du reste, ce dérivé argent n'est pas spécial aux langues celtiques et on a lieu de croire qu'il faisait partie du vocabulaire primitif de la famille Indo-Européenne. Citons p. ex. le grec ἀργᾶς, ἀργαντος; « Brillant, de couleur blanche » et le Latin argentum qui, lui, se prend dans lesens d'Argent, litt. « Métal brillant », aussi bien que l'Osque Aragetud, sans doute pour Aragentud.

On peut se demander si les noms de l'argent dérivés dans les langues Néo-Celtiques de la même racine sont indigènes ou pris au Latin. Nous inclinerions d'autant plus pour la seconde hypothèse qu'en définitive, les mines d'argent semblent avoir de tout temps été rares dans les pays occupés par les tribus de race Celtique.

Au contraire, l'or était jadis commun dans les Gaules et cela n'empêche pas que le nom de ce métal tant en Breton Aour qu'en Gallois, aror ou en Irlandais or ne fût pris au Latin. C'est ce que paraît démontrer la présence du r dans ces termes tout comme dans Aurum lequel provient, comme l'on sait, d'un primitif Ausum.

Quoiqu'il en soit, nous avons pour « Argent », Argat, arget en Vieil-Irlandais; Ariant, en Gallois; Arc'hânt en Bas Breton, et Arhant, en Cornique.

Le Schypétar ou Albanais ἔργιεντι, « Argent » semble bien, lui-aussi, pris au Latin.

Dans quel rapport le terme Argentum se trouve-t-il au Sanskrit Rajatam, « Argent » — Zend Erezatu — Arménien Artsath. Les uns ont voulu qu'il y ait eu transmission du nom aussi bien que de la connaissance de ce métal, de l'Iran ou de l'Arménie en Occident. Un savant Allemand nous rappelle à ce propos que précisément les environs du Caucase ont été de tout temps riches en mines d'argent. Ce qui est certain, c'est qu'au temps de Marco-Polo, on en exploitait d'abondantes aux environs de Trapézunte. Au commencement de ce siècle encore, malgré l'imperfection des procédés d'extraction, on tirait chaque jour pour cinquante mille piastres du minéral en question, de la montagne dite Gumish-dagh, près la cité de Gumish-khana ou « ville de l'argent », au nord-ouest de Beiburt.

Ce qui en effet militerait en faveur de l'hypothèse d'un emprunt relativement récent, c'est qu'aucune trace de ce métal n'a été signalée dans les cités lacustres de de la vallée du Pau que l'on regarde d'ordinaire comme ayant servi de demeures aux premiers Italiotes (1).

D'autres, au contraire, fesant valoir que la racine rag signifie simplement « régir, être roi, gouverner » traduisent le Sanskrit Ragatam, « Argent » par « Le métal royal » et proclament purement fortuite la ressemblance de ce mot avec le latin Argentum, l'Osque Aragetud.

Cela ne nous paraît guère soutenable. Une telle coïncidence, à la fois morphologique et sémantique si elle n'était due qu'au pur hasard, constituerait un fait bien étrange. Et puis que signifierait cette épithète

<sup>(1)</sup> M. Schræder, Sprachvergleichniss und urgeschichte, kap. V. p. 261 (Iéna, 1890).

de « Royal, princier » appliquée à la substance en question? N'est-ce pas plutôt à l'or, considéré comme le roi des métaux qu'on devrait s'attendre à la voir appliquée? Au contraire, ce qui frappe le plus dans l'argent, n'est-ce pas précisément, sa teinte claire? Aussi, en Egyptien hat, en copte Khat, « Argent » a-t-il précisément le sens primordial de Hell, weissgrau, et cependant ces idiômes n'ont certainement pas sur le point en question, subi d'influence Indo-Européenne. Aussi, préférons-nous de beaucoup nous ranger à l'opinion émise par Pictet et voir dans Ragata, un thême augmenté du participe présent Ragant, « Brillant, blanchissant » et qui s'emploie comme épithète pour l'ivoire, l'or et même le sang, à cause de la couleur éclatante de ces substances.

(A suivre.)

C<sup>to</sup> DE CHARENCEY.

## MÉLANGES

#### F. Max Müller.

M. Cecil Bendall, dans l'Athenæum (3 nov. 1900), consacre au célèbre écrivain une remarquable notice dont voici les principaux passages : Friedrich Max Müller, naquit à Dessau le 6 déc. 1823. Son père était le poète Wilhelm Müller, dont Schubert a mis en musique plusieurs compositions; son parrain était Carl Maria von Weber: aussi fut-il « destiné à devenir un musicien »; mais Mendelssohn lui donna le conseil de s'en tenir au grec et au latin. Il étudia à Leipzig et à Berlin, où il prit ses degrés en 1843. Ses maîtres furent Fleischer pour l'arabe et le persan, Brockhaus et Bopp pour le sanscrit. En 1844 il publia une traduction du Hitopadeça « zum ersten Male in das Deutsch übersetzt »: c'étaient ses débuts ; l'année suivante, il suivait les cours de Burnouf qui lui conseilla de travailler à l'édition du Rig-véda avec le commentaire : ce devait être l'œuvre caractéristique de sa vie. En Angleterre où l'appelaient les Mss. de la Bodleyenne et de la « Compagnie des Indes Orientales », il trouva l'appui de Wilson, bibliothécaire de la Compagnie, et de Bunsen, son ami et dévoué protecteur. Installé à Oxford depuis 1848, il faisait paraître l'année suivante le 1er volume du Rig-Veda (2me édition 1890-2). De 1850 à 1858 il fut successivement nommé Deputy Taylorian Professor, Taylorian Professor, Curateur de la Bodleyenne et « Fellow of All Souls ». En 1860, il réclama en vain la chaire de Sanscrit...; en 1868, il accepta la chaire de Philologie comparée récemment créée ; en 1872, il refusa la chaire de Sanscrit à Strasbourg, mais il y donna une série de conférences. En 1875, il abandonna la chaire de Philologie comparée et une partie de son traitement: M. Sayce fut son « député » (ou remplaçant). Vers la même époque, avec l'aide de l'Université et du gouvernement indien, il fonda la grande collection de traductions orientales « Les livres sacrés de l'Orient » collection dont il demeura l'éditeur, traduisant lui-même quelques volumes. Le choix des livres et des traducteurs a été judicieux, mais M. Müller pécha souvent contre ses devoirs d'éditeur en apportant peu de soin à la correction de l'anglais de ses collaborateurs étrangers.

C'est aussi de la même époque que datent ses premiers grands succès de conférencier à la « Royal Institution » et à la « Westminster Chapterhouse » (Hilbert Lectures 1878). Beaucoup de ses livres les plus populaires ne sont que des conférences réimprimées : La science du langage (1861-4), Introduction à la science de la religion (1873), Gifford Lectures (1888, 4 séries). Ses Essais populaires sont réunis dans les « Chips from a German Workshop » (1865-1875).

Outre son grand travail, l'édition du Rig, il a mérité la reconnaissance des spécialistes en fondant la série des « Anecdota Oxoniensia ». Son « Histoire de l'ancienne littérature sanscrite » (1859) conserva longtemps toute sa valeur. Il faut espérer que la collection des « Livres sacrés des Bouddhistes », que l'amitié du roi de Siam l'avait mis à même de publier, ne sera pas fâcheusement interrompue.

Faire justice à Max Müller comme spécialiste (scholar) n'est pas chose aisée: le génie de la manière du conférencier, la clarté de style de l'écrivain, lui ont conquis une armée d'admirateurs enthousiastes depuis 40 ans; tandis que dans l'Inde son nom est de ceux qu'on invoque, et que dans ces derniers temps Max Müller a montré pour le caractère indien une sympathie et une intelligence dont beaucoup d'Anglo-indiens devraient s'inspirer.... D'autre part les sévères condamnations formulées par ses collègues et ses égaux demeurent difficiles à expliquer. Admit-on même que l'attitude de M. Müller vis-à-vis de ses confrères laissât quelque fois à désirer, les orientalistes au moins savent qu'on ne peut regarder les critiques d'hommes comme Böhtlingk ou Whitney (qui tous deux consacrèrent un mémoire à la réfutation détaillée

des opinions (statements) de M. Müller) comme des diatribes de rivaux désappointés.

Cette opposition fut provoquée sans aucun doute par le caractère conservateur de sa méthode scientifique : on s'en rend compte en observant son attitude vis-à-vis des contributions apportées à l'interprétation védique par l'école anthropologique. Le contraste est grand entre Max Müller et M. Oldenberg, son ami et collaborateur, qui a récemment caractérisé les informations dues à cette école comme « des découvertes de la plus haute importance ». — Dans le domaine de l'histoire de la pensée, la plupart des spécialistes croient que Max Müller a exagéré l'influence du langage. — Un de ses plus grands mérites était la clarté, la lucidité, le charme du style dont il savait revêtir sa pensée : il était assez artiste pour rendre intéressant un sujet ennuyeux; beaucoup de ses détracteurs rendent ennuyeux des sujets intéressants.

Dans les derniers temps, il sacrifia trop de temps à la composition de livres purement populaires: par exemple, ses lectures de Cambridge, publiées en 1882-3 sous ce titre: "L'Inde, que peutelle nous apprendre? "Le style est "fascinant " et il s'y trouve pas mal de choses de nature à intéresser les indianistes, bien qu'une des thèses les plus importantes, celle de la "Renaissance de la littérature sanscrite au VI° siècle "aît eu la destinée de beaucoup d'autres théories. — Eh bien, dans la réédition de 1892, Max Müller supprimait un des appendices vraiment précieux et contenant des extraits d'un texte inédit.

Nous avons parlé de son édition du Rig-veda avec le commentaire. Ceux-là seuls qui ont essayé d'établir un texte critique dans une branche inexplorée de la littérature, peuvent se rendre compte combien il était difficile d'éditer en 1848 Sāyaṇa et les hymnes. P. Peterson, en 1892, trouva beaucoup à corriger, mais parfois les conjectures de M. Müller se trouvent confirmées par l'examen de nouveaux Mss. — Quant aux traductions, celles qu'a laissées Max Müller, déplorablement (disappointingly) peu nombreuses, sont éloquentes et soigneusement méditées; mais les explications justificatives pèchent par cette « excessive prolixité » que con damnent les Hindous eux-mêmes.

Il était à la fois un "scholar , et un homme du monde; il possédait une influence sociale considérable; il s'en servit pour le progrès de la science, qu'il s'adressât " à des têtes couronnées ou à des mendiants. " — Deux de ses qualités d'homme privé doivent être signalées: hôte gracieux et "genial , correspondant clair et merveilleusement rapide. — Sa vie a été celle d'un homme qui trouvait le temps de tout faire.

### COMPTE-RENDU

Syntax of Classical Greek, from Homer to Demosthenes. First Part: the syntax of the simple sentence, embracing the doctrine of moods and tenses, by Basil Lanneau Gildersleeve, with the cooperation of Charles W. E. Miller, of the Johns Hopkins University. In-12, 190 pp., 1 dol. 50.

Voici le plan de cet important ouvrage. Les règles sont formulées d'une manière brève et claire. Suivent des exemples nombreux tirés d'abord des orateurs attiques que l'auteur prend comme norme de l'usage littéraire; puis — en remontant les siècles — des philosophes, des historiens et des poètes comiques, tragiques, lyriques et épiques. L'auteur n'a pas voulu nous donner une syntaxe historique ni même un recueil d'exemples destinés à montrer l'évolution historique de la syntaxe grecque. De fait cependant il fournit d'abondants matériaux qui pourraient être utilisés dans ce but. Plus d'une fois aussi il intercale un essai d'explication ou mentionne les explications historiques qui ont été mises en avant. Ce qu'il a voulu avant tout et ce qu'il nous donne réellement, c'est un exposé des faits exact, méthodique et lucide. L'utilité pratique de l'ouvrage est encore augmentée par la disposition typographique qui permet de se rendre compte, d'un coup d'œil, du contenu de chaque paragraphe.

En résumé la « Syntax of Classical Greek » est un excellent instrument pour l'étude approfondie des auteurs attiques, qui est la base indispensable de toute étude littéraire. M. Gildersleeve ne se trompe pas lorsqu'il dit dans sa préface: « Le professeur Miller, tout comme moi, est absolument convaincu que l'étude de la syntaxe est de la plus haute importance au point de vue de l'étude de la forme littéraire. Nous croyons l'un et l'autre qu'on trouvera instructive et surtout suggestive la disposition qui consiste à présenter les phénomènes syntactiques dans l'ordre des genres littéraires ».

C.

### CHRONIQUE.

Bulletin de l'École française d'Extrême-Orient. Tome I°, n° 1, 1901.

Cette nouvelle et importante revue consacrée à l'étude philologique de l'Asie Orientale est publiée par les soins de l'École française d'Extrême-Orient, créée par le gouvernement français en 1895 sous le nom de « Mission archéologique permanente d'Indo-Chine » et rebaptisée en 1900 de son nom actuel.

Le premier numéro fait son apparition sous les auspices de MM. Barth, Bréal et Senart, qui l'introduisent dans le monde savant, chacun dans une lettre, où ils se présentent (comme dit M. Bréal) comme « parrains d'un enfant nouvellement venu au monde », et tracent les grandes lignes à suivre dans une revue qui semble appelée à un brillant avenir.

La Religion des Chams d'après les monuments, étude suivie d'un Inventaire sommaire des monuments chams de l'Annam, le seul article de fond de ce numéro, est dû à la plume de L Finot, directeur de la nouvelle École. — L'ancien royaume de Champa (Campā, Mahācampa), l'Annam actuel, qui existait au moins dès le II° et III° siècle de notre ère, possédait une religion laquelle était principalement une forme de l'hindouisme, l'adoration, exclusive ou combinée, des trois dieux de la trimūrti, Brahmā, Viṣṇu, Siva, et de leurs sakiis, Umā et Lakṣmī. Le bouddhisme existait à côté; les Chams étaient éclectiques et tolérants. M. L.-F. décrit beaucoup de monuments de cos cultes, en donnant des gravures de quelques-uus. Comme style c'est tout à fait indien.

L'inventaire porte 229 monuments différents, avec ou sans inscriptions.

— Bibliographie des livres et des périodiques et chronique très complètes. Aussi des documents officiels concernant la nouvelle école.

Bulletin de l'École française de l'Extrême-Orient. Tome ler, nº 2. 1901.

1° Étude sur les Tonkinois: l'habitation, la sculpture, l'incrustation, par G. Dumoutier.

La vie troglodytique a laissé au Tonkin des traces curieuses. La case dite Mu'ò'ng nous a vraisemblablement conservé la tradition exacte des premières habitations construites avec les matériaux de la forêt, qui y ont succédé. L'architecture annamite est simplement l'architecture chinoise modifiée dans le sens de la décadence. Aux X° et XI° siècle l'influence des Chams se fit sentir dans les arts annamites. Les seuls matériaux employés dans la construction par les Annamites sont la terre cuite et le bois. L'Annamite est sculpteur de nature : on rencontre au Tonkin une proportion de sculpteurs plus considérable que dans n'importe quel pays d'Europe. La sculpture y est un art surtout hiératique.

2º Vieng-Chan, par le Capitaine LUNET DE LAJONQUIÈBE.

Vieng-Chan était la capitale d'un royaume prospère (Lan-xang) dans la vallée du Mékong. Au XVII° siècle les Hollandais y envoyèrent un ambassadeur Van Wusthoff, qui raconte les splendeurs de la capitale. Plus tard royaume et capitale furent détruits par les Siamois. Cette dernière vient de renaître comme par miracle : elle est devenue le siège du Résident supérieur du Laos. L'auteur décrit en détail ce qui reste de l'ancienne ville et de ses monuments, surtout les pagodes.

3° Croyances et Dictons populaires de la vallée du Nguon Son, par le R. P. Cadière, missionnaire.

Le peuple dont il s'agit vit dans la province de Quang-binh (Annam). Ce premier article étudie les croyances sur le monde

surnaturel, qui — à part quelques idées assez confuses sur le Ciel, Tròi — se réduit aux Thans, génies bienfaisants, et aux Mas, démons malfaisants et très nombreux, (Ma-ra), génies dans les eaux; Ma-xo, génies sur la terre; Ma-moi, esprits des sauvages, etc.). Les animaux jouent un grand rôle surnaturel, surtout le tigre, qui est le roi des animaux (appelé thay " le maître », me " son altesse, prince », ngai " Lui — par excellence » : même tròi " Ciel »). Le P. C. nous donne plusieurs légendes curieuses sur ces animaux, dont quelques-uns mythiques.

— Dans la Bibliographie, l'auteur que nous venons de citer dit beaucoup de bien, à part certaines critiques de détail, du nouveau dictionnaire Annamite-français, de M. J. Bonet.

The American Journal of Philology Vol. XXI, no. 4. 1900.

1° The Athenian Democracy in the Light of Greeh Literature, by ABBY LEACH.

Basé surtout sur des citations d'Aristophane, Thucydide, Aristote, Démosthène. « La démocratie athénienne est peut-être le meilleur exemple que nous possédons d'une vraie démocratie, — gouvernement du peuple, par le peuple, pour le peuple ».

2º The Ocean in Sanskrit Epic Poetry, by Washburn Hopkins. Les deux épopées, le Rāmāyaṇa et le Mahābhārata, emploient presque les mêmes similes et figures en parlant de l'océan — figures tirées des naufrages, monstres marins (makara), eau salée, bâteau de mer (nāus, plava) par opposition au bâteau de fleuve (nāukā), marée sous l'influence de la lune, etc. « No copy of nature in any epic surpasses the splendid description of the flood of people whose uproar in R. II. 6, 27 G. 5, 27, is rendered in the magnificent verse parvasū 'dīrnavegasya sāgarasye 'va nihsvanah ».

3° The Greek in Cicero's Epistles, by R. B. Steele.

Cicéron cite, parmi les poètes, Homère, Hésiode, Pindare, Eschyle, Sophocle, Aristophane, Euripide, quelques autres moins connus on anonymes; parmi les prosateurs seulement trois: Platon, Thucydide, Epicure; mais aussi beaucoup de proverbes,

et bon nombre de phrases composées par lui-même. En tout il emploie 324 substantifs, et 134 verbes grecs, dont plusieurs ne se trouvent pas ailleurs.

4° On the Wedding Stanza, Rig-Veda X, 40. 10, by MAURICE BLOOMFIELD.

Jivám rudanti: a there is no longer any doubt in my mind that the words must be rendered by they bewail the living one'. mais pourquoi plaint-t-on ainsi le mari pendant les noces? Voilà la question à trancher.

5° The MSS. of the Letters of Cicero to Atticus in the Vatican Library, by S. B. PLATNER.

On décrit en détail 14 codices.

6º Note on Acharnians 947, by CAMPBELL BONNEB.

Sens du mot θερίδδεν.

7° The æ-a-v of are', father', rather', by Georg Hempl.

Notes: On Greek and Latin Negatives, by FBANK H. FOWLEB. hand, of; nihil, nīl.

On the Septuagint text of I Samuel 20. 3 etc., by J. W. Rice. I Rois XX. 3 au lieu de μὴ οὐ βούληται à lire μὴ λυπῆται.

The American Journal of Philology. Vol. XXII, nº 1. 1901.

1° A Further Collection of Latin Proverbs, by M. C. SUTPHEN. Suite des collections d'Otto (1890), Szelinski (1892), et de Weyman und Sonny. Abire à cycnus.

2° A Study of the Leyden Ms. of Nonius Marcellus, by W. M. Lindsay.

3° The 'IEPEIAI of Hellanicus and the burning of the Argive Heraeum, by B. Perrin.

4º Mutare pulices, by KIRBY F. SMITH.

Lucilius, Non. 351 M. La leçon pulices est correcte. Le proverbe équivaut à l'Anglais : " Out of the frying-pan into the fire ».

5° The Parentage of Juvenal, by Frank I. Merchant.

Né à Aquin, de parents libres (non pas libertini) mais pauvres,

- a thorough Roman of humble birth but proud of his nationality ».
  - 6º An Epic Fragment from Oxyrhynchus, by G. M. Bolling.
- M. B. essaie de reconstituer et traduire les 43 lignes hexamétriques mutilées du papyrus CCXIV, qui est probablement du III• siècle. Le style rappelle Quintus; le poème ne serait guère plus ancien que le papyrus lui-même.

7° MS. Copies of printed German Bibles, by W. KURBELMAYER. Les deux Mss. ici décrits (à Wolfenbüttel et à Munich) furent achevés le premier en 1481 à Memmingen, l'autre en 1472-3.

Notes: Soph. Ajax 143, by H. N. SANDERS.

Est-ce que 'ιππομανῆ (λειμῶνα) veut dire aux eaux folles' (mad rills)? comme Il. IV, 500 où on a voulu traduire ίππων par eaux'; (confusion de êkwe et aqa (\* âkwa).

Controverse entre MM. CLEMENT et ELMER sur les « Prohibitives in Latin ».

The American Journal of Philology. Vol. XXII. nº 2. 1901.

1° Further Collection of Latin Proverbs, by M. C. Sutphen. Suite. Daedalus à lutum.

2º Aristotle's De Anima, by PAUL SHOREY.

Critique très élogieuse de G. Rodier « Aristote, Traité de l'Ame, traduit et annoté », Paris, 1900.

3° Some irregular forms of the Elegiac Distich, by K. F. SMITH. 4° Indian Glosses in the Lexicon of Hesychius, by L G. GBAY and M. SCHUYLEB.

17 mots sanscrits et pālis cités par H. On essaie de reconstituer leurs formes primitives. [En passant relevons δωροφορική (ἐσθής) par rapport aux rois persans qui révèle peut-être un mot éranien perdu \* dāθrabāra].

Recension très élogieuse du monumental Thesaurus linguae Latinae auctoritate et consilio Academiarum quinque Germanicarum, 1<sup>er</sup> fascicule, par K. F. SMITH. Revue de l'Histoire des Religions, t. XLIV, nº 2. 1901.

1º Léon Marillier, par J. REVILLE.

Nécrologe sympathique du jeune savant, mort à l'âge de 38 ans à la suite d'un sinistre maritime.

- 2º L'évolutionisme et l'histoire des religions, par PAUL OLTRA-MARE.
- 3º Note sur la méthode à suivre en mythologie grecque, par J. Toutain.

La science de la mythologie grecque n'est encore qu'à ses débuts; elle doit se cantonner pour longtemps encore dans le domaine strictement *historique*.

4° De la notion de la divinité contenue dans les mots Elohim, Eloah, El; Iaheweh, par E. Montet.

Les trois premiers noms se rattachent à un El qui se retrouve partout dans la mythologie sémitique. Dans l'A. T. Elohim se rencontre (d'après Nestle) 2,570 fois, appliqué dans la plupart des cas au Dieu unique; Eloah, 57 fois, à peu près exclusivement dans les écrits postérieurs; El, pl. Elim, 235 fois. Ces dérivés de la racine capriment vraisemblablement l'idée de force, grandeur. Le tétragramme sacré rencontraire de verbe rencontraire est un dieu moral.

5° Les principes fondamentaux de l'enseignement de Jésus, 2° partie, par C. Piepenbring.

Suite et fin. " Le Père céleste et ses enfants ».

6° Les premiers témoignages de l'introduction du christianisme en Russie, par G. Bonet-Maury.

Le christianisme byzantin a été porté aux Russes certainement un siècle avant Olga, — en 853 ou peut-être même dans la première moitié du IX° siècle; il est entré par quatre voies différentes; la première église fut fondée à Kiev.

7º Les nombres sacrés et les signes cruciformes dans la Moyenne-Amérique précolombienne, par G. RAYNAUD.

Les nombres sacrés étaient 4, 7, 13, 9; dont 13 est le plus saint. La croix est le symbole des points cardinaux; le svastika n'est qu'une croix inscrite dans le carré ou le cercle mais dessinée partiellement.

2º Coup d'æil sur l'histoire du Bouddhisme au Japon, par J. Tchicadzumi.

3° L'État actuel du Bouddhisme japonais, par R. Fujishima.

Ces articles par deux savants japonais font suite l'un à l'autre. M. Tch. trace l'histoire du Bouddhisme dans sa patrie pendant les 1349 ans écoulés depuis son introduction en 552, en distinguant cinq périodes: (1) Enfance, 552-793, (2) Jeunesse, 798-1178, (3) Virilité, 1174-1331, (4) Maturité, 1332-1602, (5) Vieillesse, 1602-1867. Il estime que dès 1868 le Bouddhisme est entré dans une période de renaissance. Il nous invite à étudier le Bouddhisme non pas « comme une ancienne religion... mais comme une religion vivante ». M. F. (l'auteur du livre bien connu sur les sectes bouddhistes du Japon) nous assure au contraire que, à l'exception de sa secte (le Shin Shû), qui est florissante, « toutes les sectes tombent de jour en jour ».

- 4º Le Folk-lore et la Science des Religions, par L. MARILLIER.
- M. M. trouve dans le Folk-lore, « le missing link qui nous permet de rattacher à leurs lointaines origines les grands systèmes religieux... des peuples de langue aryenne ou sémitique ».

Dans les Comptes-rendus, long examen par J. Reville des livres de M. Cumont sur le Mithriacisme.

Revue de l'Histoire des Religions, t. XLIII, nº 3. 1901.

1º La fête de frapper les Anou, par JEAN CAPART.

La représentation de cette fête, destinée à célébrer la victoire des Egyptiens sur les Anou, peuple primitif du pays, a été trouvée par M. C. sur le verso d'une palette découverte en 1898 par M. Quibell dans le temple de Hieraconpolis « incontestablement le plus ancien de ceux qui ont été conservés sur le sol de l'Egypte ». M. de Rongé a voulu identifier ces Anou avec les 'Anamim du Genèse, X.

2º Sur la religion des Babyloniens 2000 ans avant J.-C., par Th. Pinches.

L'assyriologue anglais essaie de reconstruire le système religieux de la Babylonie primitive d'après les nouvelles tablettes du temps des œuvres d'Averroès; qu'il est mort en 1272 évêque d'Astorga. 5° L'Histoire des Religions et les facultés de théologie, par J. RÉVILLE.

Essai de réfutation de Harnack (Die Aufgabe der theologischen Facultäten and die allgemeine Religionsgeschichte).

\* \*

— Le dernier tome des "Annales du Musée Guimet " est une étude de M. Alexandre Bénazet, attaché au Musée d'Ethnographie, intitulée Le Théâtre au Japon, ses rapports avec les Cultes locaux (302 p., Paris, Leroux, 1901). La première moitié de cet intéressant ouvrage est historique: M. B. y traite en trois sections: 1° les matsouri et mystères, comparés avec les spectacles populaires et religieux des autres peuples; 2° le drame sacré, son origine légendaire, son développement, les masques, la langue dramatique; 3° le drame profane dès le XVII° siècle jusqu'à nos jours.

Dans la seconde moitié, l'auteur nous décrit : 1° les procédés littéraires du théâtre japonais, et 2° la pratique du théâtre. Son livre est d'une lecture très agréable et son traitement du sujet est fort complet. Le volume a aussi l'avantage d'être orné de nombreuses belles illustrations dues à la plume d'artistes indigènes et dont les clichés ont été prêtés par M. Bing.

— En même temps nous recevons la 2º édition du joli livre du R. P. CLAUDIUS FERBAND, de Tōkiō, Fables et Légendes du Japon, (155 p., Tōkiō, typ. Tsukiji Type Foundry, 1901), imprimé sur papier japonais avec nombreuses illustrations des artistes indigènes, dont quelques-unes en couleur. Bien que ce soit un livre populaire de vulgarisation, néanmoins cette collection de treize curieuses fables ou folk-tales du peuple japonais n'est pas sans intérêt scientifique. C'est une contribution de valeur au folk-lore de l'Extrême-Orient. Ce sont pour la plupart des légendes d'animaux réels ou fabuleux : on y voit surtout le rôle joué dans la superstition populaire par le blaireau.

. \* .

<sup>—</sup> De l'authenticité de la légende de S' François dite des trois

morale: pourquoi pas dans celle des phénomènes religieux? Voilà la thèse de l'auteur.

2º Du rôle social du sacrifice religieux, par RAOUL DE LA GRASSERIE.

Les trois sens successifs du sacrifice ont été: 1° alimentaire pour les dieux; 2° social et cosmo-social pour l'homme; 3° expiatoire pour l'individu et le genre humain. Mais tous ces sacrifices étaient sanglants: le Christ a « aboli le sacrifice par le sacrifice même »: « le sacrifice expiatoire non sanglant continue à exister chez les catholiques à la fois comme expiation et comme communication divine ».

3° Sur le culte des statues funéraires dans l'ancienne Egypte, par G. Foucart.

Dans ce premier article M. F. étudie l'inventaire du temple de Kahoun et la statue royale de Dathour.

4° Les principes fondamentaux de l'enseignement de Jésus : 1° partie, par C. PIEPENBRING.

Quelques phrases caractérisent suffisamment le point de vue de M. P. " [Jésus] a cru que l'avènement du royaume de Dieu était très proche... Pendant une partie de son ministère, il semble avoir espéré qu'il le verrait encore de son vivant (p. 76). " Il appert de ce qui précède que Jésus s'est cru le Messie » (p. 89). " Le récit du baptême et de la tentation montrent que sa messianité apparut à Jésus comme une révélation divine et qu'elle lui causa d'abord de grandes luttes intérieures » (p. 107).

5° Les sacrifices d'animaux dans les anciennes Eglises chrétiennes, par Fr. Conybeare.

On trouve des traces de ces sacrifices parmi les premiers chrétiens. Un codex du VIII° siècle à la bibliothèque Barberini, ancien euchologion, contient plusieurs prières pour ces sacrifices. Les Arménieus ont dans leurs anciens rituels plusieurs Canons réglant les sacrifices des brebis, des chèvres, des oiseaux. Ils avaient aussi un sacrifice de l'agneau pascal. Les Géorgiens conservent aussi des rites de sacrifice. S' Boniface reprochait aux missionnaires celtes d'avoir laissé à leurs convertis leurs sacrifices d'animaux.

. \* .

Son étude est divisée en cinq chapitres, chacun ayant deux parties, dont la première dédiée aux croyances mazdéennes, tant avestiques, que postérieures, et la deuxième aux croyances des autres religions. Voici la série de ces chapitres: 1° croyance en la continuation de la vie; 2° doctrine de la rétribution; 3° fin et renouvellement physique du monde; 4° eschatologie, i. e. fin et renouvellement tant du monde que de l'humanite au point de vue moral; 5° vie éternelle obtenue par l'union avec l'ieu. Ces cinq idées représentent nelon M. S. des étapes d'une évolution religieuse et morale qui trouve non consonnement dans le christianisme.

L'otatt une excellente idée de MM. Eugen Wilhelm de Jena et Humanat Hynamat Patel de Bombay, de compiler (sur l'invitatum du " l'arai l'unchayet ") un Catalogue of Books on Irânian Literature published in Europe and India (61 + 64 p., Bombay, Education Society's Press, 1901.) Cette liste comprend non seulement les livres et l's brochures, mais aussi les articles de revue, nublies jusqu'en 1898 sur les religions, les langues et les littératures, l'histoire et les an iquités des peuples éraniens. Dans la première partie nous trouvons les ouvrages écrits en langues européennes ot qui ont paru en Europe et en Amérique : cette liste est due à M. Wilhelm. La deuxième partie, qui est de M. B. B. Patel, donne les ouvrages en Gujerati et aussi en Anglais, écrits par des savants parsis et publiés aux Indes. Bien que l'on note ça et là quelques omissions, on doit louer le caractère complet de ce catalogue extrêmement utile et clairement arrangé en quinze chapitres d'après les divers sujets. L'impression cependant pourrait être meilleure, et nous désirerions voir une nouvelle édition, de la première partie au moins, faite en Europe avec tous les ressources de la typographie européenne et surtout avec un index.

— Le K. R. Cama Memorial Volume (xxvi + 323 p., Bombay, Fort Printing Press, A. Y. 1270 = A. D. 1900) est, autant que nous savons, un livre unique. On connait bien en Europe les Festschrifts allemands en honneur des maîtres scientifiques, comme aussi les Mélanges Ch. de Harles en Belgique Mais voici la première occasion, croyons-nous, où des savants tant européens qu'indigènes s'associent à rendre honneur de la même façon à un maître parsi. M. Kharshedji Rustamji Cama, dont le beau portrait

orne ce volume, a été le grand réformateur social, religieux et pédagogique de son peuple. Il a surtout encouragé l'étude scientifique des langues et littératures avestiques et pehlevies par ses compatriotes, d'après les méthodes européennes qu'il a lui-même apprises en Europe sous Mohl, Oppert et Spiegel. Ainsi a-t-il été le père du mouvement littéraire actuel parmi les Zoroastriens de l'Inde. Ces mérites lui ont valu, à l'occasion du 70° anniversaire de sa naissance, l'honneur de ce remarquable hommage. Six Eranistes européens ou américains, - MM. Wilhelm, de Jona, E. W. West, Williams Jackson, de New-York, L. H. Mills, d'Oxford, Casartelli, de Louvain, et Geldner, de Berlin, ont contribué des articles au recueil. MM. de Harlez et Menant avaient aussi promis leur coopération, mais la mort est venue les empêcher de tenir leur promesse. Tous les autres articles, et ils sont nombreux, sont écrits en anglais par des savants parsis; plusieurs sont signés par le docte et sympathique « editor », M. J. J. Modi. Il serait trop long de donner la liste de ces nombreux mémoires : mais signalons comme le plus important la remarquable étude de E. W. West "On the transliteration of Pahlavi " (pp. 98-121), qui est le dernier mot sur ce sujet si difficile.

— Bien que daté de 1900, le nouveau volume du professeur L. H. Mills, d'Oxford, intitulé The Gâthus of Zarathustra (Zoroaster) in metre and rhythm (XIX + 196 p., Leipzig, Brockhaus) n'a fait son apparition que tout dernièrement. Le docte auteur donne de chaque gâtha deux traductions anglaises, la première " in metre and rhythm ", la seconde mot-à-mot. Elles ne sont qu'une édition nouvelle des versions déjà parues dans son grand volume sur les Gâthas (1892-4). Quelqu'opinion que l'on puisse avoir sur l'interprétation de M. H. de ces morceaux difficiles, on ne saurait certes trouver dans sa version métrique aucun souffle de poésie. En effet, quoique le nombre des syllabes etc. soit exactement observé, la diction est à la fois très obscure et peu coulante. Ce n'est donc nullement une œuvre de vulgarisation.

L. C. C.



#### LA

### VIE GRECQUE

DΕ

# S. JEAN LE PSICHAÏTE

confesseur sous le règne de Léon l'Arménien (813-820).

Au tome VI de Mai des Acta Sanctorum (1), le P. Daniel Papebroch a consacré à S. Jean le Psichaïte un article très succinct, où il s'est borné à reproduire les notices, absolument dénuées d'intérêt, que fournissent sur ce personnage les ménées et les synaxaires de l'Église grecque. Il est aisé aujourd'hui de combler cette lacune, car une biographie complète a été signalée par Mgr Ehrhard (2) dans le Baroccianus 240 de la Bodléenne d'Oxford et le ms. grec 366 de la bibliothèque de Munich. Nous la publions ici.

C'est, sans nul doute, au rôle qu'il joua dans la querelle des Iconoclastes que Jean doit la bonne fortune d'avoir trouvé un biographe. Celui-ci ne nous a pas laissé son nom, pas plus qu'il ne mentionne les sources auxquelles il a puisé. Ce ne peut être qu'un moine du couvent que le saint dirigeait en qualité d'higoumène. Pour s'en convaincre, il suffit de lire l'invocation qui termine le mor-

<sup>(</sup>l) Page 100.

<sup>(2)</sup> Dans Krumbacher, Geschichte der byzantinischen Litteratur<sup>2</sup>, 1897, p. 197.

ceau (n° 13) : Σὸ μέν, ὧ θειότατε πάτερ.... μὴ ἐπιλάθη ὑπὲρ τῆς ποίμνης σου πρεσβεύειν πρός τὸν ἀπάντων δεσπότην άλλ' ώς ετι περιών έν τῷ βίφ ταύτης έφρόντιζες, οῦτω καὶ μεταστὰς έκ τοῦ βίου ταύτην περιτείχισον ατλ. Personne, auparavant, n'avait entrepris d'écrire la Vie du saint, car le dessein de l'auteur est de conserver à la postérité la mémoire d'un héros dont le souvenir s'était déjà perdu : ὡς ἂν μη ζημιώσω τοὺς έπειτα την ωφέλειαν παριδών ανιστόρητον πόλιν αρετών έπ' όρους κειμένην καὶ τῷ τῆς λήθης νέφει είσαεὶ καλυπτομένην (nº 1). Le narrateur s'excuse de prendre la plume, malgré sa jeunesse : βραγύτερα δὲ τῆς ἡλικίας ἀπολογησάμενος (nº 1). Il n'est pas bien éloigné des évènements qu'il raconte, puisque le manuscrit de Munich remonte au X° siècle, si même pas au IX°; mais rien, dans son récit, ne permet d'affirmer qu'il ait connu personnellement le saint (1). D'autre part, son œuvre est postérieure au rétablissement du culte des images (842), car au sujet de la mort de Jean, on y lit la remarque suivante (n° 12): καὶ γὰρ μέγρι τότε τὸ τῆς αἰρέσεως ἄγος κατεκράτει; ce qui indique que la persécution avait pris fin au moment où écrivait l'auteur anonyme et ce que corrobore cet autre passage déjà cité, témoignant de l'oubli des contemporains à l'égard du saint confesseur.

La Vie de Jean le Psichaïte ne présente ni plus ni moins d'intérêt que la plupart des textes hagiographiques de l'époque des Iconoclastes. Bien que la logomachie s'y donne libre carrière et que l'auteur fasse preuve çà et là de cette crédulité qui est pour ainsi dire le caractère distinctifs des écrits de ce genre, on y trouve une description assez vivante de la persécution de Léon l'Arménien,

<sup>(1)</sup> A moins que l'on veuille considérer comme originale la leçon du manuscrit d'Oxford (n° 13): ὡς ἔτι περιὼν ἐν τῷ βίφ ἡμῶν ἐφρόντιζες, οὕτω καὶ μεταστὰς ἐχ τοῦ βίου ἡμᾶς περιτείχιζε.

dont l'historien ne négligera pas de tenir compte, au même titre que des autres documents relatifs à la querelle des images. En outre, le rédacteur anonyme fournit quelques détails sur deux monastères peu connus de la capitale et met en lumière les principaux traits de l'existence d'un moine et confesseur du IX° siècle dont on ne possédait jusqu'ici que le nom.

Voici, d'après sa biographie, le curriculum vitae de Jean le Psichaïte. Originaire du thème des Bucellaires en Asie Mineure, il quitta bientôt ce pays et s'établit avec sa famille dans la province de Nicomédie. Parvenu à l'âge adulte, il embrassa la vie monastique, ainsi que son père, le prêtre Léon, sa mère Chionie, ses frères Théodore et Philippe et sa sœur Euphrosyne. Après s'être placés pendant quelque temps sous la direction d'un moine nommé Antoine, Euphrosyne et Chionie entrèrent dans un couvent, tandis que Léon et ses fils se rendaient au célèbre monastère de la Source, à Constantinople, où ils reçurent l'habit monastique des mains de l'higoumène Georges. Ordonné diacre par le patriarche Tarasius (784-806), Jean fut appelé au poste d'économe du monastère, qu'il résigna sous le règne de l'impératrice Irène (780-790, 797-802), pour remplir la même fonction dans un autre couvent de la ville, fondé tout récemment par un patrice du nom de Michel (1). Lorsque son frère Théodore fut élevé à l'épiscopat, il lui succéda dans la charge d'higoumène du nouveau monastère ; c'est alors qu'il reconstruisit l'église et une partie des bâtiments incendiés par les Bulgares

<sup>(1)</sup> D'après le ménologe de Basile, P. G., t. CXVII, col. 473, Jean aurait même pris l'habit monastique dans ce couvent. C'est évidemment une de ces nombreuses erreurs causées par la hâte des synaxaristes dans leur travail de compilation.

(juillet 813). Pendant la persécution de Léon l'Arménien (813-820), l'attachement du saint au culte des images lui valut plusieurs fois le supplice du fouet, la prison et l'exil (1). Après l'assassinat du souverain, Jean se fixa à Cherson, dans la Chersonèse Taurique; il ne quitta cette ville que pour aller mourir à Constantinople, probablement sous le règne de l'empereur Michel le Bègue (820-829).

Un mot au sujet des monastères où s'écoula une partie de l'existence du saint. Le monastère de la Mère de Dieu de la Source, fondé probablement par l'empereur Justinien, était un des plus fameux de la capitale. Situé « tout près de la grande muraille terrestre, à 600 mètres environ de la porte de Sélymbria (Silivri-Kapou) » (2), il compte parmi les rares couvents de Constantinople dont on n'ait pas à déplorer la complète disparition. L'histoire de l'église qui en dépendait est mieux connue que celle du monastère lui-même ; à part les noms de quelques higoumènes et un petit nombre de détails d'assez peu d'intérêt, que l'on trouvera réunis dans une récente étude de S. Bénay (3), nous en sommes réduits à ignorer totalement le sort du couvent durant les dix premiers siècles qui suivirent sa fondation. Sur le monastère de la Mère de Dieu τῶν Ψιγã, dont Jean devint higoumène après son frère Théodore, les écrivains byzantins n'ont transmis, à notre connaissance, aucune indication. Il est à remarquer

<sup>(1)</sup> Cette partie de la biographie est à rapprocher des récits du même genre, qui se lisent dans les textes hagiographiques de l'époque des Iconoclastes. Voir. par exemple, la Vie de S. Macaire, higoumène du monastère τῆς Πελεκητῆς en Bithynie (Anal. Boll., t. XVI, p. 153 sqq.).

<sup>(2)</sup> S. BÉNAY, Le Monastère de la Source à Constantinople, ÉCHOS D'ORIENT, t. III (1900), p. 295. Voir le plan annexé à l'ouvrage de Mordtmann, Esquisse topographique de Constantinople, Lille, 1892.

<sup>(3)</sup> Loc. cit., pp. 223-228, 295-300.

que le nom de ce monastère est cité seulement dans le titre de la pièce : Βίος... τοῦ ὁσίου... Ἰωάννου, γενομένου ἡγουμένου μονῆς τῆς παναγίας δεσποίνης ἡμῶν Θεοτόχου τῶν Ψιχᾶ. Si les rares textes où il est fait mention du quartier τῶν Ψιχῶν, ne permettent pas d'en fixer la position exacte, il est hors de doute qu'il se trouvait en dehors de l'enceinte de la capitale (1).

Le manuscrit grec 366 de la bibliothèque de Munich et le Baroccianus 240 de la Bodléenne d'Oxford, d'après lesquels est publiée la Vie de Jean le Psichaïte, sont deux ménologes du mois de mai, étrangers à la compilation de Syméon Métaphraste (2). Le ms. de Munich (= M), dont on trouvera ailleurs la description détaillée (3), forme un volume in-quarto (0<sup>m</sup>, 333 × 0<sup>m</sup>, 240) de 245 feuillets, écrits à deux colonnes de 33 à 36 lignes. La Vie de Jean remplit les feuillets 214 à 224. L'écriture du manuscrit est d'une main du X° siècle, mais qui pourrait appartenir aussi à la seconde moitié du IX° (4). Une seconde main, qui doit être à peu près contemporaine de la première, a écrit dans la marge un certain nombre de gloses en onciales (5), destinées à expliquer les mots difficiles, et intro-

<sup>(1)</sup> Voir, en effet, Theophanes continuatus, éd. Bonn, p. 151; SYMEON MAGISTER, éd. Bonn, p. 649; le texte ci-dessous, p. 113, l. 1-2. Il faut noter cependant que le récit des chroniqueurs rapporté par Du Cange, Constantinopolis christiana. Paris, 1680, l. II, ch. 16, n° LXXVI et Mordtmann, op. cit., p. 68, place plutôt le quartier τῶν Ψιχῶν aux environs du Forum de Constantin.

<sup>(2)</sup> Cf. A. EHRHARD, Forschungen zur Hagiographie der griechischen Kirche, Römische Quartalschrift, t. XI (1897), pp. 123-127.

<sup>(3)</sup> HARDT, Catal. codd. mss. graec. biblioth. reg. Bavaricae, t. IV, pp. 76-87; EHRHARD, loc. cit.

<sup>(4)</sup> HARDT, op. cit., p. 77, attribue le manuscrit au XI siècle, date qu'un examen attentif ne permet certainement pas d'accepter. M. REITZENSTEIN se prononce pour le X siècle (B. VIOLET, Die Palestinischen Märtyrer des Eusebius von Casarea, 1895, p. 122). Enfin Mgr Ehrhard, art. cité, p. 123, incline à ramener le manuscrit à la fin du IX siècle.

<sup>(5)</sup> On trouvera ci-dessous, à la suite du texte grec, les gloses qui accompagnent la Vie de S. Jean.

duit, en caractères minuscules, un certain nombre de corrections. Enfin, à une date récente, un lecteur indiscret s'est permis de faire çà et là quelques retouches sans valeur.

Le Baroccianus 240 d'Oxford (= B), comprenant 268 feuillets (0m, 595 × 0m, 305) à deux colonnes, a été exécuté par le moine Ignace, ainsi qu'il ressort de la souscription tracée en lettres rouges au fol. 268°. Le manuscrit, qui date du XI° siècle, est précédé d'une table des matières, écrite de première main, qui permet de constater la disparition des trois pièces suivantes: Βίος καὶ μερικὴ θαυμάτων διήγησις τοῦ άγίου ἱερομάρτυρος Θεράποντος ἐπισκόπου Κύπρου (27 Mai), Βίος τοῦ ὁσίου πατρὸς ἡμῶν Μάρκου μοναχοῦ τοῦ Μαρκοδιαδόχου (28 Mai), "Αθλησις τῶν ἀγίων τοῦ Χριστοῦ μαρτύρων 'Αρχίππου μαθητοῦ τοῦ ἀγίου ἀποστόλου Παύλου, Φιλήμονος καὶ 'Αμφίας ἐν Κολα[σσαῖς] (50 Mai). La Vie de Jean se lit f. 258°-264. L'analyse du contenu du volume a été faite, non sans inexactitudes, par Coxe, dans le Catalogue des manuscrits de la bibliothèque Bodléenne (1).

Les deux copies de la Vie de S. Jean le Psichaïte conservées dans le Baroccianus et le Monacensis diffèrent l'une de l'autre d'une manière très notable. Le texte M offre, notamment, un grand nombre de développements qui ne se retrouvent pas dans la recension B. Il semble bien qu'il faille mettre au compte de l'auteur de B la suppression de beaucoup de détails qui, malgré leur caractère souvent banal, ne sauraient être détachés de la biographie sans détruire l'harmonie de ses diverses parties. Nous avons donc reproduit le texte M et rejeté dans l'apparat critique les nombreuses variantes de la rédaction B, tout en négligeant les particularités bien connues de l'orthographe byzantine.

<sup>(1)</sup> Catal. cod. manuscript. bibl. Bodleianae, pars prima, col. 409-413.

### Μηνὶ τῷ αὐτῷ κε' (1).

Βίος ήτοι πολιτεία τοῦ δσίου καὶ θεοφόρου πατρὸς ἡμῶν καὶ δμολογητοῦ Ἰωάννου, γενομένου ἡγουμένου μονῆς τῆς παναγίας δεσποίνης ἡμῶν¹ Θεοτόκου τῶν 5 Ψιχᾶ<sup>\*</sup>. Εὐλόγησον, πάτερ³.

1. Νίχαι μὲν καὶ τρόπαια πολέμων καὶ ἀριστέων ἀνδραγαθήματα ταῖς¹ ποιητικαῖς τε καὶ λογογραφικαῖς έμφερόμενα Ιστορίαις, μικρὸν σχεδὸν η οὐδὲν πρὸς ζηλον τῶν τοιούτων $^2$  τοὺς ἀκούοντας διανιστῶντα, τὸ μὴ συναποβιῶναι τῷ χρόνῳ τὴν τῶν γεγενημένων πραγμάτων 10 έμφανίζουσιν έργασίαν αἱ δέ γε πράξεις τῶν εὖ βεβιωκότων ἀνδρῶν σάλπιγγος γεγωνοτέραν διὰ τῆς γραφῆς ἀφιεῖσαι φωνήν, πρὸς τοὺς δμοίους άγῶνας διεγείρουσι τοὺς ἐντυγχάνοντας $^3$  καὶ πείθουσαι $^4$  | περι- f. 214 $^4$ . φρονείν των όρωμένων, την είς τούς ἀοράτους καθοπλίζουσι πολεμίους μάγην5. Έντεῦθεν οὖν έμοὶ τὸ τῆς ὑποθέσεως ταύτης ὑπέστη ἐγχείρη-15 μα, ώς αν μη ζημιώσω τούς έπειτα την ώφέλειαν παριδών άνιστόρητον πόλιν άρετῶν ἐπ' όρους κειμένην καὶ τῷ τῆς λήθης νέφει είσαεὶ καλυπτομένην (2). Διδασκαλίας τοίνυν μεγίστης κανών έστιν ο τῆς του προχειμένου ανδρός αρετής έπαινος. Δεῖ οὖν καὶ λόγων έξαρχούντων συμμετρείσθαι τῷ πλήθει τῶν κατορθωμάτων, εί καὶ παρὰ τοῖς 20 ἀχούουσι δεύτερος ὁ ἡμέτερος λόγος σύν τῷ βίῳ χαὶ τῆ ἡλιχία χριθείη τοῦ έγχωμιαζομένου. Εί μὲν οὖν γυμνασίας ἕνεκα τῆς τῶν λόγων έμαυτὸν καθῆκα<sup>7</sup> είς τοὺς τοιούτους ἀγῶνας, ἔδει μοι τῆς ἀπολογίας

Tit. —  $^1$  (ήτοι — δεσποίνης ήμῶν) καὶ πολιτεία τοῦ όσίου πατρὸς ήμῶν καὶ ὁμολογητοῦ Ἰωάννου ήγουμένου μονῆς τῆς ὑπεραγίας  $B. = ^2$  Ψικᾶ M, sed Ψιχᾶ in indice cod. praefixo. —  $^3$  (Εὐλ. πάτ.) manu recenti M.

<sup>1.</sup> -1 litt. ι manu 2a in ras. litt. unius M. -2 τὸν τοιοῦτον M. -3 εν... manu 1a f in ras. duar. litt. M. -4 in πείθοντες corr. manu recenti M. -5 (καθοπλίζουσι - μάχην) μάχην ἀναλαμβάνειν τούτους παρασκευάζουσιν B. -6 μετέπειτα B. -7 καθῆκον M.

<sup>(1)</sup> Le ménologe de Basile fixe égulement au 25 Mai la fête du saint. Dans les autres ménées et synaxaires cités par le P. PAPEZROCH, Act. SS., Maii t. VI, p. 100, la commémoraison se fait le 7, le 23, le 24, le 26 et le 28 Mai. Cf. aussi Martinov, Annus ecclesiasticus graeco-slavicus, pp. 124, 137, 138, 139, 142.

<sup>(2)</sup> Matth., V, 14.

τὸν καιρὸν<sup>8</sup> ἀποκεκλεῖσθαι, σφοδρότερόν τε τῶν σκωπτόντων τὸν ψόγον γεγενῆσθαι. Ἐπεὶ δὲ οὐ τούτου γάριν, ἀλλ' οῦ προεθέμην τήν τε ἀρε-

τὴν αίδούμενος τοῦ πατριχῶς παραχελευομένου χαὶ γρεωστιχῶς ἀπαιτούντος τὸ τοιούτον, βραγέα μὲν τοῦ λόγου, βραγύτερα δὲ τῆς ἡλικίας ἀπολογησάμενος (1), ἐπ' αὐτὴν βαδιοῦμαι τῆς ὑποθέσεως τὴν ἀρχήν. 5 Ήγείσθω τοίνυν άργη τοῦ λόγου καὶ πέρας ὁ τοῦ Θεοῦ Λόγος γειραγωγῶν ἡμᾶς ἐπὶ τὴν ἀληθῆ τῶν πραγμάτων ἔρευναν, καὶ τὸ σκῶλον $^{10}$ τῆς ἀγνωσίας ἀποχαθαίρων ἄγοιτο διὰ λείας ἐπὶ τὴν τῶν αὐτοῦ θαυμασίων $^{10}$  έξήγησιν. Πατρίδος μεν οὖν φύσιν καὶ θέσιν καὶ τὸ τῶν παιδίων $^{11}$ εὐήλατον, τήν τε γειτνίασιν τῆς θαλάττης 12 καὶ τὸ τοῖς αίγιαλοῖς αὐτὴν 10 έπιτέρπεσθαι<sup>13</sup>, οίκοδομῶν τε<sup>14</sup> μεγέθη καὶ τόπων εὐφορίας καὶ ἀέρων εύχρασίας 15 τοῖς ἔξω καταλιπών έγκωμιάζειν καὶ ταῖς ἐπιδεικτικαῖς f. 215. αὐτῶν $^{16}$  γαίρειν $^{17}$  είπων μεθόδοις, τὴν τοῦ ἀνδρὸς | ἀρετὴν είς μέσον προθείς, ώς οξόν τέ έστι τοῦ λόγου τῷ χρώματι ταύτην διαζωγραφήσας έναργηι την είκονα των πραγμάτων παραστήσω τοις φιλοθέοις. 15 Έλλήνων μεν ούν σοφισταί καί ξυγγραφείς ούκ έχοντες όθεν έπαινείν τούς παρ' αὐτοῖς τιμωμένους, ὡς ὕλην ταῦτα τῷ λόγῳ εἰσφέροντες δι' αύτῶν τοὺς ἐγχωμιαζομένους περιχαλλύνειν πειρῶνται, ὅμοιόν τι ποιούντες τοις την εύπρέπειαν του φυσικού μη κεκτημένοις κάλλους19, ταις έπεισάκτοις δέ<sup>20</sup> των χρωμάτων βαφαίς φανταζομένοις τό τοιούτον 20 είσάγειν ήμιν δε παρ' οίς τὰ τῆς ψυχῆς ἀγαθὰ πλεονεκτοῦντα φαίνεται, καὶ γὰρ τοῦτο μέγιστόν έστιν έγκώμιον τὸ περιττεύειν τὴν άρετην των έπαίνων<sup>21</sup>, ούδεὶς των χαμαὶ κειμένων πεποίηται λόγος, έχεινα δὲ μόνα ἐπαινειται καὶ θαυμάζεται ών τὸ κάλλος είσαεὶ διαμένει. Άλλ' ενα μὴ δόξω παραλιμπάνειν πατρίδα καὶ γένος καὶ άνατρο- 25 φην τοῦ δσίου, διὰ βραγέων τούτων ἐπιμνησθεὶς ἐπ' αὐτὰ μεταβήσομαι τοῦ ἀνδρὸς τὰ ἐγχώμια.

2. Πατρίς τοώνυν τῷ θεσπεσίφ τούτφ ὑπῆρξενζή πρὸς τῆ Γαλατία

<sup>-</sup> 8 (τῆς ἀπολ. τὸν καιρὸν) τὰ τῆς ἀπολογίας (ἀπολογίας add. in marg.) B. - 9 om. B. - 10 (τὸ σκῶλον - θαυμασίων) τὴν τοῦ ἐγκωμιασθησομένου τῶν θαυμάτων B. - 11 πεδίων B. - 12 θαλάσσης B. - 13 (καὶ τὸ τοῖς - ἐπιτέρπ.) om. B. - 14 τε // M (fortasse  $\varsigma$  eras.). - 15 εὐφρασίας M. - 16 αὐτὸν M. - 17 (αὐτ. χαίρ.) χαίρ. αὐτ. B. - 18 ἐν ἀρχῆ B. - 19 καὶ add. B. - 90 om. B. - 21 (καὶ γὰρ τοῦτο - τῶν ἐπαίνων) om. B.

<sup>(1)</sup> Voir ci-dessus, p. 98.

κειμένη γώρα, ήν δη Βουκελλαρίους<sup>1</sup> (1) όνομάζουσιν. Χωρίου δε ούκ άσήμου ών, τοσούτον εύσημότερον δι' έχυτού τούτο πεποίηχεν ώς τὰς παλαιτάτας ούσας έν εύδοξία πόλεις ύπερβαλείν τη φήμη. Πατήρ δέ αύτῷ γενναῖος καὶ ἱερεὺς γενναιοτέρους ἐκφὺς βλαστοὺς³ μιμεῖται τὸν 5 Άβραὰμ δλοχάρπωμα τούτους Θεῷ προσάγων, καὶ τὴν ἀναίμακτον\* έπιτελών θυσίαν τὰς έναίμους προστίθησιν, ού διὰ ξίφους, ἀλλά νομοθεσία της των μελών νεχρώσεως. Ούτος γουν μετανάστης σύν τοις τέχνοις γίνεται, δυειν<sup>5</sup> ένεκα τούτοιν<sup>6</sup> του μέν, την του σώματος πορίζων διατροφήν, και γάρ έκ τῶν οἰκείων πόνων ταύτην εἶχεν οἰκοδο-10 μῶν οἰκίας καὶ τεμένη μαρτύρων ἐτέρου δὲ μείζονος, τῆς ψυχικῆς εύεξίας | έπιμελούμενος καὶ άρετῆς μάλλον φροντίζων ἢ έκείνου $^6$ . Κα- f. 215 $^{\circ}$ . ταγθείς οὖν εν τινι γωρίω τῆς Νικομηδέων ἐπαργίας, κατώκει ἐν αύτῷ τῶν ἐπιτηδείων ὄντι πλήρης τῶν ἐκεῖσε8. οὕτω δὲ συναύξων τῆ ήλικία των παίδων την εὐσέβειαν διετέλει, μαθήμασι καὶ θείαις διδα-15 σκαλίαις παραθήγων καί γυμνάζων των νέων το φρόνημα. "Ηδη δε προσηβασάντων τῶν παίδων10, καιρὸν αὐτοῖς ἔφησεν εἶναι τοῦ γάμου δ πατήρ, καὶ δὴ τούτω<sup>11</sup> ὑπουργεῖν τῆς θείας ἐντολῆς μὴ κωλυούσης. Οξ δε 18 νέοι τὸν τοιοῦτον είς τέλος ἀποσεισάμενοι λόγον ετέραν, ἔφησαν, ώ πάτερ, διδασχαλίαν<sup>13</sup> ἡμῖν πρότεινε<sup>14</sup>, ἐπεὶ ταύτης οὐδὲ ψιλὴν τὴν 20 ρῆσιν αἰρούμεθα15. Λέων δὲ τὰ τοιαῦτα ἀχούσας, καὶ γὰρ τούτω τῷ όνόματι ὁ πατὴρ τῶν χυριωτάτων ἐχέχλητο, προσχαλεσάμενος 16 τοὺς

<sup>2. —</sup>  $^1$  Βουχελαρίους Μ. —  $^2$  πάλαι Β. —  $^3$  δς add. Β. —  $^4$  (χαὶ τὴν ἀναίμαχτον — νεχρώσεως) οπ. Β. —  $^5$  δυὶν Μ. —  $^6$  (δυεῖν ἕνεχα τούτοιν — ἐχείνου) οπ. Β. —  $^7$  (χαταχθεὶς οὖν) καὶ καταχθεὶς Β. —  $^8$  (τῶν ἐπιτηδείων — ἐχείσε) ὄντι πλήρει τῶν ἐχεῖ ἐπιτηδείων Β. —  $^9$  (παραθ. χαὶ) οπ. Β. —  $^{10}$  (προσηβ. τῶν παίδω) προσήβων τῶν παίδων γεγονότων Β. —  $^{11}$  (δὴ τούτψ) δεῖ τοῦτο Μ. —  $^{12}$  οπ. Β. —  $^{13}$  δόδν Β. —  $^{14}$  προύτεινε Μ. —  $^{15}$  (ταύτης — αἰρούμεθα) τούτων οὐδ' όλως λόγον ποιούμεθα Β. —  $^{16}$  (Λέων — προσχαλεσάμενος) δ τοίνυν τούτων πατὴρ Λέων, οὕτω γὰρ ἐχέχλητο, τὰ τοιαῦτα ἀχούσας προσχαλεῖται Β.

<sup>(1)</sup> Le θέμα Βουχελλαρίων était une des circonscriptions militaires de l'empire byzantin. Constantin Porphyrogénète, De thematibus Orientis, éd. Bonn, p. 27-29, indique les limites de la province et cite les villes principales: Ancyre, Claudiopolis, Héraclée, Pruse et Tieum. Voir M. Ramsay, The historical geography of Asia Minor, 1890, passim et H. Gelzer, Die Genesis der byzantinischen Themenverfassung, Abhandl. Der Phil.-Hist. Classe Der Königl. Sächs. Gesellsch. Der Wissensch., t. XVIII, n° 5, 1899, passim et la carte.

ξαυτοῦ παίδας Θεόδωρόν τε καὶ Ἰωάννην, Φίλιππόν τε¹² καὶ Εὐφροσύνην σὺν τῆ μητρὶ Χιονία βουλὴν ἀρίστην προβάλλεται¹8 τοῦ τὸν μονήρη ἐπανήρησθαι¹9 βίον. Τοῦτο δὲ εὐρὼν²0 προπεπηγὸς ἐν αὐτοῖς τὸ φρόνημα, θείας εἶναι κρίνας ψήφου τὸ τοιοῦτον ἐπισφραγίζει καὶ βεβαῖοι ὡς οὐκ ἄλλοθεν ἢ τῆς ἀνωτάτω ὅντως ῥοπῆς τεκμήριον ἐνταῦθα 5 θαυμάζειν ἔπεισιν τὴν αὐτῶν συμψυχίαν, πῶς ἐν διαφόροις ὅντες σώμασιν οὐ διέστησάν τῆ γνώμη. Τοῦτο ἔργον τοῦ κατοικίζοντος Θεοῦ μονοτρόπους ἐν οἴκῳ· τοῦτο σύμβολον πρῶτον τῆς περὶ τὸ θεῖον αὐτῶν ὁμονοίας. Ένα μὲν γὰρ θαυμάζειν ἐστὶν ἴσως οὐ μέγα, ὁπόταν εἰς πέρας ἀγάγοι δν ἐπ' ἀγαθῷ προβεβούλευται σκοπόν· τὸ δὲ χορὸν τοσοῦ- 10 τον παίδων τε καὶ γονέων ἐπὶ ταὐτὸ τοῖς τῆς εὐσεβείας ἀγῶσι προσδραμεῖν ὑπερβαίνει παντὸς λόγου καὶ ἐγκωμίου τοὺς ὅρους²0. Κραταιωθείσης²¹ δὲ τῆς τοιαύτης βουλῆς ἐν αὐτοῖς, μόνων δὲ τῶν ἀσκητικῶν τύπων ἀγνοουμένων, θεόθεν αὐτοῖς πέμπεται Φίλιπ|πός τις ἄλλος (1),

- f. 216. τύπων άγνοουμένων, θεόθεν αὐτοῖς πέμπεται Φίλιπ|πός τις άλλος (1), εί μὴ τολμηρὸν εἰπεῖν. καὶ γὰρ οὐδὲ τολμηρὸν ἐμοὶ τοῦτο ἐννοοῦντι 15 τῆς ἀρετῆς τοῦ ἀνδρὸς τὸ μέγεθος. ἀντώνιος δὲ αὐτῷ τοῦνομα ἐτύγ-χανεν ὥν. ὅς τὴν κοινωνίαν τῆς κλήσεως τοῦ μεγάλου ἀντωνίου λαχὼν συνῆψε τῆ ὁμωνυμία τῆς συνωνυμίας <sup>21</sup>. Οὕτος οὖν παραδίδωσιν αὐτοῖς ἐν βραχεῖ καιρῷ<sup>22</sup> πᾶσαν ἀκολουθίαν τε καὶ τάξιν τῆς τῶν μοναχῶν ἐπέτεινον μᾶλλον τὰ δοθέντα<sup>24</sup> ἢ παρελίμπανον.
  - 3. 'Ο τοίνυν' πατήρ τὸ ἀσθενὲς τῶν γυναίων σκοπήσας καὶ ὅτι ούχ οἶαί τε ἦσαν² συνέπεσθαι ἀνδράσιν, οὐδὲ γὰρ θέμις τοῦτο, ἐν ἀσκητηρίφ ταύτας παρακαταθέμενος σὺν ῷ ἐκέκτητο χωρίφ πρὸς τὸ Βυζάντιον σὺν³ τοῖς τρισὶ παισὶν ὥρμησεν⁴. Καὶ δὴ καταλαβὼν τὸν 25 τόπον ἐν ῷ τὸ σεπτὸν τέμενος τῆς παναχράντου δεσποίνης ἡμῶν ἔδρυ-

<sup>-17</sup> om. B. -18 (βουλ. άρ. προβάλλ.) καὶ βουλεύεται βουλὴν ἀρίστην B. -19 ἐπανήρασθαι M, ἐπαναλαβεῖν B. -20 (Τοῦτο δὲ εὐρὼν - ἐγκωμίου τοὺς ὅρους) om. B. -21 (Κραταιωθείσης - τῆς συνωνυμίας) καὶ δὴ ταύτης τῆς γνώμης κρατυθείσης ἐν αὐτοῖς καὶ τῶν ἀσκητικῶν τύπων παρὰ τούτοις ἀγνοουμένων, θεόθεν τοῖς θείοις τούτοις πέμπεται Φίλιππός τις ἄλλος, ᾿Αντώνιος ὄνομα τῶ ἀνδρί, δς εἰς ἄκρον ἀρετῆς ἐληλάκει B. -22 (οὖν παραδίδωσιν - καιρῷ) τοίνυν ὁ ᾿Αντώνιος ἐν βραχεῖ καιρῷ παραδίδωσιν αὐτοῖς B. -23 om. B. -24 (μᾶλλ. τὰ δοθ.) τὰ δοθ. μᾶλλ. B

<sup>3. —</sup>  $^{1}$  ( $^{'}$ Ο τοίνυν) άλλ $^{'}$  ό  $^{'}$ Β. —  $^{2}$  είσι  $^{'}$ Β. —  $^{3}$  άμα  $^{'}$ Β. —  $^{4}$  ώχετο  $^{'}$ Β.

<sup>(1)</sup> Cf. Act. Apost., VIII, 26-38.

ται,  $\Pi$ ηγη άξίως ονομαζόμενον (1) διὰ τὸ τῆς χάριτος ευροον  $\alpha$  καὶ πᾶσιν όμοίως είς ἀπόλαυσιν προχείμενον, μοναστών τε πλήθεσιν ἀρετή χομώντων οντι έμπλέω<sup>6</sup>, ξεναγεῖται ὑπὸ Γεωργίφ τῷ τηνιχαῦτα τὴν ήγεμονίαν διέποντι τῆς μονῆς (2). Ἡν δὲ δ² ἀνὴρ οὕτος τά τε ἄλλα 5 έπαινετός, τῷ μεγίστῳ δὲθ τῇ κατὰ Θεὸν πολιτεία διαλάμπων ὅστις Γεώργιος διά τὸ τῆς ἀρετῆς ἐξάχουστον πάση μιχροῦ δεῖν τῆ οίχουμένη κατάδηλος  $\tilde{\eta}$ γ $^{10}$ . Λαβόντες δὲ ὑπ' αὐτοῦ $^{11}$  τὸ πάλαι ποθούμενον αύτοις άγιον σχημα<sup>18</sup>, διετέλουν<sup>13</sup> έν τούτφ παροτρύνοντες άλλήλους κα $l^{14}$  πρὸς τοὺς πνευματικοὺς ἐπαλείφοντες $^{15}$  ἀγῶνας· οὐ μόνον δὲ $^{16}$  τὸ 10 μη κατόπιν εργεσθαι των λοιπων εσπευδον, άλλα και το μη προβαίνειν αύτους έπιζήμιον ήγοῦντο16. Μετ' οὐ πολύ δὲ ὁ πατήρ τὸν βίον ἀπολιπών17 προσετέθη 18 τοῖς άγίοις πατράσιν, άξίαν χομισάμενος τῶν πόνων αύτου άμοιβήν την αιωνίαν απόλαυσιν<sup>18</sup>. 'Ωσαύτως δὲ μικρὸν υστερον<sup>19</sup> καὶ Φίλιππος ὁ νεώτερος τῶν παίδων, πλήρης | ὧν ἀρετῆς, μετέστη f. 216v. 15 πρός τὴν ἀμείνω μαχαριότητα<sup>20</sup>. Θεόδωρος δὲ καὶ Ἰωάννης ἄτε στέρησιν πατρικήν τε και άδελφικήν ύποστάντες, τό τε21 τοῦ βίου ἄπιστον διὰ τούτου καταμαθόντες, καὶ γὰρ τὰ οἰκεῖα<sup>22</sup> πάθη βεβαιοτέραν ἡμῖν

<sup>-5</sup> Πτηγή // Μ (ν cras.?). -6 (εύροον - έμπλέω) ἀένναον καὶ πᾶσιν όμοίως εἰς άπολαυσιν είναι μεταδοτικόν, όπερ δή μοναστών άρετη κομώντων έμπλεων ήν Β. -- $^{7}$  (  $^{7}$ Ην δὲ δ) δς ἦν  $m B. - ^{8}$  (τῷ μεγίστῳ δὲ) καὶ τῷ μεγίστω τῷν όλων  $m B. - ^{9}$  Γεώργιος  $\frac{1}{2} \frac{1}{2} \frac{1}{2$ περιόντι κατάδηλος σχεδόν πάση τῆ οἰκουμένη B.-11 (Λαβόντες δὲ ὑπ 'αὐτοῦ) παρ' ού λαμβάνουσιν ούτοι  $B - {}^{12}$  τῶν μοναχῶν add.  $B - {}^{13}$  καὶ διατελοῦσιν B.  $- \frac{14}{2}$  om. B.  $- \frac{15}{2}$  om. B.  $- \frac{16}{2}$  (οὐ μόνον δὲ  $- \frac{1}{2}$  ήγοῦντο) om. B.  $- \frac{17}{2}$  ἀπολείπει  $B. - {}^{18}$  (προσετέθη - ἀπόλαυσιν) οπ.  $B. - {}^{19}$  (δὲ μικρόν ὕστερον) μετ' αὐτὸν B.- % (μετέστη - μακαριότητα) καὶ μετατίθενται ἄμφω πρὸς τὴν ἀγήρω μαχαριότητα, άξίας έχει των τε πόνων χαὶ τῆς προθέσεως ἀποληψόμενοι τὰς ἀμοιβάς B. - 21 (τό τε) καὶ τὸ B. - 22 (καὶ γὰρ τὰ οἰκεῖα - ποιησάμενοι) om. B.

<sup>(1)</sup> Il s'agit du célèbre sanctuaire, encore existant, qui fut construit vers 560 par l'empereur Justinien en l'honneur de la Vierge de la Source (Θεοτόχος ἐν τῆ Πηγῆ). Sur l'histoire de cette église, à côté de laquelle s'éleva de bonne heure le monastère du même nom, voir S. BÉNAY, art. cité.

<sup>(2)</sup> Au sujet du monastère de la Source, voir plus haut, introduction. Les Actes du concile tenu à Nicée en 787 citent l'higoumène Georges parmi ceux qui firent profession de foi envers les images; LABBR et COSSART, Concilia, t. VII, p. 154 : Γεώργιος ὁ εὐλαβέστατος ήγούμενος τῆς Πηγῆς ἐξεφώνησεν όμοίως. Ce personnage n'est pas mentionné dans la liste des higoumènes de la Source qu'a dressée le P. BÉNAY, art. cité, p. 295. Cf. E. MARIN, Les Moines de Constantinople, p. 348.

τὴν πεῖραν παρέχουσιν ἢ τὰ ἀλλότρια, τῶν παρόντων ἀλογήσαντες καὶ πρὸς τὸ μέλλον τὴν ἄπασαν ὁρμὴ, ν ποιησάμενοι<sup>22</sup> ἐπιπονωτέρους τοὺς τῆς ἀσκήσεως διήνυον ἀγῶνας. 'Ορῶν γοῦν αὐτῶν<sup>23</sup> τὸ σπουδαῖον καὶ στερέμνιον τῆς καρτερίας<sup>24</sup> ὁ προβρηθεὶς σεβάσμιος ἀνὴρ ἐκλιπαρῶν ἀναλαβεῖν παρῆνει<sup>25</sup> τὴν τῆς σεπτῆς<sup>26</sup> ἱερωσύνης λειτουργίαν, καὶ δ δὴ πείθει τοὺς<sup>27</sup> εὐπειθεῖς· οὐ γὰρ οἴόν τε ἢν ἀντιτείνειν ἐν τούτφ τοὺς ἐν ἄπασι πειθηνίους αὐτῷ τυγχάνοντας<sup>28</sup>. Λαβὼν δὲ<sup>29</sup> αὐτοὺς ἄνεισι πρὸς τὸν ἱεράρχην· Ταράσιος δὲ<sup>30</sup> ἦν ὁ θειότατος οὕτος (1)· ὅς θείς προγνώσει μυσταγωγούμενος τὰ τῆς ἱερωσύνης πρεσβεῖα Ἰωάννη ἐγχειρίζειν ἐκέλευσεν. Τοῦ δὲ ποιμένος οὐχ οὕτως ἔχειν εἰπόντος, 10 ἀλλὰ τῷ μέτρῳ<sup>31</sup> τῆς ἡλικίας ἀνάλογον καὶ τὴν λειτουργίαν διδόναι<sup>32</sup>, εἴξας ὁ ἀρχιερεὺς Θεοδώρῳ μὲν τὴν τοῦ πρεσβυτέρου χειροτονίαν, Ἰωάννη δὲ τὴν τοῦ διακόνου δίδωσιν.

4. Μέχρι μὲν οὖν τούτου προβαίνων ὁ λόγος χοινῆ τοῦ γένους τὴν μνήμην ἐποιήσατο, δέον ψιλὸν ἡμῖν¹ εἰς μέσον προθέντας τὸν ἄνδρα 15 εἰς αὐτὸν περιστῆσαι τὸν λόγον· τοῦτο² δὴ καὶ ποιήσω. Καὶ μή τις³ ταῖς καταστατικαῖς τῶν διηγήσεων ἀκολουθῶν⁴ κατασκευαῖς ἀνάρμοστα τὰ λεγόμενα ἡγοῖτο⁵ εἶναι· οὐ γὰρ κατασκευάζειν ἡμῖν πρόκειται νῦν, ἀλλὰ τὰ τῆς ἀληθείας ἀκριβῶς ἐξετάζειν, κρεῖττον ἡγουμένοις ἐν συλλαβαῖς πταίειν ἢ τούτων διαμαρτάνειν³. Ἰωάννης τοίνυν⁶ κομιδῆ 20 νέος ῶν ἔτι ἐκ προοιμίων ἐδείκνυε τὴν ἐπανθοῦσαν ἐν² αὐτῷ χάριν τῆ τε τῆς ψυχῆς καταστάσει καὶ τῆ τοῦ σώματος εὐταξία· τεκμήριον⁶ γὰρ τῆς 6. 217. ἔνδον διαθέσεως ἡ τῶν ἐκτὸς πολλάκις ἐμφαίνει σημείωσις⁶. | Τοιοῦτος δὲ ὧν ἴσον ἑαυτὸν τοῖς πᾶσι παρεῖχεν, πρᾶον, συμπαθῆ, ὁμιλητικόν, ἐπιχαρῆ, μέτριον· ταπεινώσεως⁶ δὲ ὑπερβολὴν οὐ κατέλιπε τοῖς μετ' 25 αὐτόν, πάντων ἑαυτὸν ἐλάττω ἡγούμενος καὶ πᾶσι τῶν πρωτείων

<sup>-</sup> <sup>23</sup> ('Ορῶν γοῦν αὐτῶν) ὧν B. - <sup>24</sup> ὁρῶν add. B. - <sup>25</sup> (ἀναλ. παρ ) παρ. ἀναλ. B. - <sup>26</sup> om. B. - <sup>27</sup> (πείθει τοὺς) πείθονται οἱ ὄντως B. - <sup>28</sup> (οὐ γὰρ οἴον - τυγχάνοντας) om. B. - <sup>29</sup> (Λαβὼν δὲ) καὶ λαβὼν B. - <sup>30</sup> om. B. - <sup>31</sup> τὸ μέτρον B. - <sup>32</sup> δέγεσθαι B.

<sup>4.</sup>  $-\frac{1}{2}$  (ψιλὸν ἡμῖν) δὲ ἡμᾶς B.  $-\frac{2}{2}$  δ B.  $-\frac{3}{2}$  (Καὶ μή τις  $-\frac{1}{2}$  διαμαρτάνειν) om. B.  $-\frac{4}{2}$  άχο//λουθῶν M.  $-\frac{5}{2}$  ἡγῆτο M.  $-\frac{6}{2}$  (Ἰωάννης τοίνυν) οὕτω τοίνυν Ἰωάννης B.  $-\frac{7}{2}$  om. B.  $-\frac{3}{2}$  (τεκμήριον  $-\frac{1}{2}$  σημείωσις) om. B.  $-\frac{3}{2}$  (ταπεινώσεως  $-\frac{1}{2}$  παραχωρῶν) ταπεινόν, πρὸς τούτοις B.

<sup>(1)</sup> Tarasius occupa le siège patriarcal de Constantinople du 25 Décembre 784 au 25 Février 806.

παραγωρών. Μαθήμασι δε 10 θείοις έπαγρυπνών ου διέλιπεν 11 ήμέρας καὶ νυκτὸς μελετῶν ἐν νόμφ Κυρίου, καὶ τὸν ἀτίμητον<sup>12</sup> ἐκ τῶν Γραφών άνιμώμενος 18 μαργαρίτην τον άσυλον δι' αύτου ώνειται πλουτον, ού δεόμενος τῆς τῶν όνομάτων καὶ ῥημάτων τάξεως καὶ διαλέκτων 5 ίδιώματα καὶ τὸ συλλαβαῖς ἐμφιλογωρεῖν, οὐδὲ τῆς ὑμήρου φλυαρίας 14 η της γρυσης αὐτοῦ σειρᾶς (1) η τοῦ ζευγνύειν καὶ ἀποζευγνύειν άρματα. Τίς γὰρ ἐντεῦθεν ὄνησις<sup>15</sup> τῆς τῶν μύθων καὶ πλασμάτων καὶ δαιμονίων σεβασμάτων είδήσεως προσγένηται τοῖς ἐν τούτοις φυσιουμένοις; 'Ρητορικής δε ούκ έδεήθη ψευδολογίας, ούδε τό 10 είς στοχασμούς ἀνάγειν τὰ μήτε συστῆναι δυνάμενα τῶν ζητημάτων, ούδε δεινότητι καὶ ίδεαις καταποικίλλειν την λέξιν, τὸ φυσιχὸν δὲ τοῦ λόγου χάλλος φέρων τη άληθει τῶν πραγμάτων ἐχβάσει τὸ πείθειν ἔχειν ἢ τῷ πιθανῷ τῆς φράσεως12. Φιλοσοφίαν δὲ16 τὴν ανωτάτω ασχών ώμοιούτο Θεώ χατά τὸ δυνατόν, εν μόνον<sup>17</sup> συλλογι-15 ζόμενος τὸ τὸν Θεὸν ἀπάντων εἶναι ποιητήν, τὸν ποιητήν χριτήν, τὸν Θεόν πάντως χριτήν είναι. Τὰς δὲ προτάσεις καὶ τοὺς συλλογισμοὺς καὶ τὰ σοφίσματα ὡς ἀραγνῶν ὄντα ὑφάσματα τοῖς ἐπὶ κοπρίας κειμένοις παρήχεν. Άστρονομίας δὲ καὶ γεωμετρίας καὶ ἀριθμητικής κατεφρόνησεν ώς άνυπάρχτων όντων. Πῶς γὰρ ᾶν ὑποσταίη ἀχαριαία χαὶ 20 γραμμαί άρτιοί τε καί περισσάρτιοι καθ' έαυτά έν ύποστάσει μὴ όντα; Πῶς δαὶ καὶ Πλάτων ὁ τούτων ἐπιστήμων δι' αὐτῶν ἐπὶ τὰ νοητὰ άνάγεται, ό τοῖς ὄφεσιν όμοίως ἐν τῇ τῶν παθῶν | ίλυσπώμενος ίλύι f. 217v. καὶ ἀποπληθούσης γαστρὸς καὶ γνάθων ἀποφαινόμενος 17; Τούτω μὲν οὖν τοῖς εὐσεβῶς μετέχειν βουλομένοις ὑπεχώρει, καὶ πάντα Θεοῦ 25 έδίδασκεν $^{18}$  είναι καὶ είς αὐτὸν τὴν εύχαριστίαν ἀνατείνειν καὶ τὧν νοημάτων το κάλλος τη των έργων σπεύδειν έπιδείκνυσθαι τελειώσει19, τά τε ανόθευτα των θεωρημάτων συλλέγειν<sup>20</sup> και τα διεφθορότα των δογμάτων ἀποτρέπεσθαι. Τοῖς δέ γε ἀφορμὴνει τύφου ταῦτα ποιουμέ-

<sup>-10</sup> om. B. -11 διέλειπεν B. -12 (καὶ τὸν ἀτίμητον - τῆς φράσεως) om. B. -13 ἀνειμώμενος M. -14 φλυ//αρίας (υ manu 24 in ras.) M. -15 ὅνησις /////////////////////// M. -16 τὲ B. -17 (Ἐν μόνον - ἀποφαινόμενος) om. B. -18 (Τούτψ μὲν οὖν - ἐδίδασκεν) οὖ δὴ μόνου μετέχειν τοὺς εὐσεβεῖν βουλομένους ἐδίδασκε καὶ πάντα αὐτοῦ B. -19 (καὶ τῶν νοημάτων - τελειώσει) om. B. -20 ἔσπευδε add. B. -20 (Τοῖς δέ γε ἀφορμὴν - καταπλουτίζεσθαι) om. B.

<sup>(1)</sup> Cf. Homere, Iliade, VIII, 19, et la note correspondante de W. Leaf, The Iliad, 2° éd., t. I, p. 334.

νοις καὶ τῆ τῶν οὐρανίων κινήσει τὴν τῶν γινομένων ἐξάπτουσι πρόνοιαν έπιτιμῶν ἀναγκαίως, διήγειρε λίαν όρθῶς συμβουλεύων λόγων μετριότητι την ευσέβειαν μετιέναι η ποιχίλη στωμυλία 22 του ψεύδους καταπλουτίζεσθαι<sup>21</sup>. Αὐτὸς μὲν τούτων<sup>23</sup> οὐδενὸς ἐδεήθη, ἀμέσως δὲ γενόμενος<sup>24</sup> πρός τὰ θεῖα οὐα ἀπέχαμεν μέχρις ἂν τὸ ὕψος τῆς ἀπαθείας 5 ἔφθασεν<sup>25</sup>. Τίς ἂν λόγος έξισχύσει έν γραφῆ παραδοῦναι τῶν ἀμέτρων άγώνων αύτου τὰ παλαίσματα ; Τίς τῆς άγρυπνίας αύτου διηγήσαιτο τὸ ὑπερόγχον<sup>26</sup>; Ποία γλῶσσα παραστήσει τῶν πόνων αὐτοῦ τὸ μέγεθος, ού μόνον τῶν ἐν ἐχχλησίαις καὶ εὐχαῖς ἐπιτελουμένων, ἀλλὰ καὶ των έν ταις χρείαις της μονής έπιτηδευομένων; Τίς γυμνότητα ούτως 10 έχαρτέρησε χρύει καὶ θάλπει ταλαιπωρούμενος<sup>27</sup>, τίς έλεημοσύνην καὶ συμπάθειαν ούτως έκτήσατο, τίς σωφροσύνην καὶ καθαρότητα ούτως ήσπάσατο ώς έντευθεν φοβερον28 οφθηναι τοις δαίμοσιν και άριδήλως τούτους ἀποδιώχειν ; Έν τούτοις γοῦν αὐτοῦ διαχαρτεροῦντος, ὁρῶν ό προεστώς τὸ γενναῖον αὐτοῦ καὶ ἀκαταμάχητον τὴν τοῦ οἰκονόμου 15 αὐτῷ ἐγγειρίζεται<sup>29</sup> διακονίαν. ἔπειτα καὶ τῆς τοῦ πρεσβυτέρου ἀξιοῦται f. 218. πρεπόντως ἱερωσύνης<sup>30</sup>. ἐν ταύτη δὲ καταστὰς | ἐδείκνυε τὴν ἀξίαν άληθεύουσαν τῆ τοῦ φρονήματος παλαιότητι $^{31}$ . Ἐπεὶ δὲ $^{32}$  οὐχ ἔδει $^{83}$ ύπο τῷ μοδίφ χρύπτεσθαι τον λύχνον, ἀλλ' ἐν ὑψηλῷ τεθέντα πλείονας αὐγάζειν τῆ ἑαυτοῦ λαμπηδόνι (1) καὶ πρὸς ἑαυτὸν ἕλκειν τοὺς ἐν σκότφ 20 τῆς ἀπραξίας $^{34}$  τῶν καλῶν πλανωμένους $^{35}$ , καὶ τοῦτο θεόθεν συνέβαινεν $^{36}$ .

5. Μιχαὴλ γάρ τις τῶν ἐπιφανῶν τὴν ἀξίαν πατρίκιος τὸν μονήρη ἀσπασάμενος βίον¹, τήν τε ἄπασαν αὐτοῦ ὕπαρξιν² εἰς κατασκευὴν μοναστηρίου προθέμενος, αἰτεῖται τοὺς τηνικαῦτα κρατοῦντας τῶν σκήπτρων, Εἰρήνη δὲ ἢν ἡ θειοτάτη δέσποινα (2), Θεόδωρον μὲν ἡγού- 25

<sup>-</sup> 22 στομυλία (υ manu 2a in ras, un. vel duar. litt.) M. - 23 (Λὐτὸς μὲν τούτων) τῶν μὲν οὖν ἐπὶ τῆ θύραθεν σοφία χομψῶν B. - 24 γινόμενος B. - 25 (τῆς ἀπαθ. ἔφθ.) ἔφθ. τῆς ἀπαθ. B. - 26 (διηγήσ. τὸ ὑπερ.) διηγήσεται τὸ ὑπέρμετρον B. - 27 (χρύει - ταλαιπωρούμενος) ἢ θάλπει τεταλαιπώρηχε B. - 28 τοῦτον add. B. - 29 ἐγχειρίζει B. - 30 (ἀξιοῦται - ἱερωσύνης) ἀξίας ἀξίως ἀξιοῦται B. - 31 (ἐν ταύτη - παλαιότητι) om. B. - 32 (Ἐπεὶ δὲ) manu 2a in marg. M. - 33 (οὐχ ἔδει) manu 2a in ras. M. - 34 ἀγνωσίας B. - 35 (τῶν χαλ, πλαν.) om. B. - 36 ἐδίδοτο B.

<sup>5. — 1 (</sup>ἀσπ. βίον) βίον ἀσπ. B. — 2 (αδτ. ὅπ.) ὅπ. αδτ. B.

<sup>(1)</sup> Matth., V, 15; Marc., IV, 21; Luc., VIII, 16 et XI, 33.

<sup>(2)</sup> L'impératrice Irène gouverna de 780 à 790 au nom de son fils mineur, Constantin VI; plus tard, elle régna seule, de 797 à 802.

μενον Ἰωάννην τε<sup>3</sup> οίχονόμον τῆς ὑπ' αὐτοῦ χαινουργηθείσης μονῆς. Καὶ δὴ τῆς αἰτήσεως μὴ διαμαρτών, λαμβάνει Θεόδωρον καὶ Ἰωάννην καί καθίστησιν αύτους ωσπερ τινάς πολιούγους έν τη μονή άντιμαγούντας των έναντίων και την ποίμνην άλώβητον διατηρούντας. 5 Ίωάννης μεν οὖν ὡς ἤδη ἀρχὴν ἐπιτιθέμενος τοῖς πόνοις ἀεὶ διετέλει έπιτείνων τους άγωνας, καὶ τοῦτο ἦνθ αὐτῷ τὸ σπουδαζόμενον όσημέραι αυξησιν λαμβάνειν τούς χόπους αύτου. Καὶ ἀργίαν μὲν ἡγεῖτο τὸ μή, προσθείναι τοίς ούσιν, παρανομίαν δὲ τὸ τῶν προστεθέντων ἀφελεῖν. Ένταῦθα ἄξιον αὐτοῦ καταπλαγῆναι τὸ ἀκαταγώνιστον, πῶς 10 άμφοτέρων έγόμενος των πραγμάτων ούδετέρου ἀπελιμπάνετο, πῶς όμοίως έαυτὸν παρείγεν τοις τε πνευματιχοίς χανόσιν χαὶ ταίς χοσμικαῖς φροντίσιν. Τοῦτο δηλαδή τῆς τοῦ Θεοῦ δυνάμεως ἔργον, τῆς κρατυνούσης<sup>10</sup> την άνθρωπείαν άσθένειαν τὰ ύπὲρ φύσιν έλέσθαι καὶ έλομένην είς πέρας ἄγειν αυτη καί τὸν γενναῖον τοῦτον ἀγωνιστὴν 15 ένίσχυσεν ύπερβηναι της των βροτών δυνάμεως το μέτρον10, ταύτην δδηγόν ἀπλανῆ κτησάμενος οὐ προσέχοψεν11 είς λίθον προσχόμματος των | συνεχων έπιβουλων τοῦ έχθροῦ καὶ τοῦτο εὕδηλον έξ ων αὐτόν f. 218v. των τοιούτων ἀπείραστον διετήρει παγίδων11. Χρείας γάρ ποτε κατεπειγούσης αύτὸν ής έρροντιζε διακονίας, άναστὰς ἀωρίας ούσης νυκτε-20 ρινῆς $^{12}$  ἴππ $\phi$  τε έπιβάς εἴχετο τῆς δδοιπορίας τὸν συνήθη κανόνα διατελών. Σχοτίας δὲ οὔσης βαθείας, ἐχχλίνει τῆς εὐθείας χαὶ πρὸς τὸ εὐώνυμον φέρεται. Εἶτα, ἰκανὸν διαστήσας τῆς λεωφόρου18 ὁρᾶ κατενώπιον αύτου αύγην τὰς ἡλιακὰς ὑπερβαίνουσαν ἀκτίνας καὶ τὸ μὲν φῶς ἥνωτο τῆ αἴγλη, διήρητο δὲ τρισί τοῖς προσώποις, καί ἦν τὸ 25 θέαμα φοβερόν. "Εντρομος ούν γενόμενος, έπὶ τὴν γῆν αὐτίκ' έκ τοῦ  $[ππου^{14} ηλατο^{15}$ . Στὰς δὲ καὶ τὸ πολύ της άγωνίας ὑποτεμών, πάλιν τῆς αὐτῆς ὑμνολογίας εἴχετο· πέρας οὖν είληφυίας καὶ ταύτης, άρχηθεν έπαναλαμβάνει το ψαλτήριον ήρέμα στιχολογείν<sup>16</sup>, τέως

<sup>-</sup> 3 δὲ B. - 4 (λαμβάνει - Ἰωάννην καὶ) om. B. - 5 ὡς ἥρητο add. B. - 6 (ἀντιμ. τῶν ἐναντ.) ἀντιπαρατασσομένους τοῖς ἐναντίοις B. - 7 (καὶ τὴν ποίμνην - διατηροῦντας) om. B. - 8 ἐπιθέμενος B. - 9 (καὶ τοῦτο ἦν - ἀφελεῖν) om. B. - 10 (τῆς κρατυνούσης - τὸ μέτρον) om. B. - 11 (οὐ προσέκοψεν - παγίδων) τῶν συνεχῶν ἐπιβουλῶν τοῦ ἐχθροῦ ἀπείραστος διετηρεῖτο B. - 12 (ἀωρ. οὖσ. νυκτ.) ἀωρὶ τῶν νυκτῶν B. - 13 ex λαοφόρου \$manu 2a corr. M. - 14 tres prim. litt. manu recenti in ras. M. - 15 (ἐπὶ τὴν γῆν - ἥλατο) αὐτίκα ἐκ τοῦ ἵππου ἐπὶ τὴν γῆν ἥλλατο B. - 16 στιχολογῶν B.

άτενῶς ἔγων πρὸς τὴν παράδοξον λαμπηδόνα. Ἡδη δὲ τῆς νυκτὸς προχοπτούσης της τε ήμέρας διαφαινομένης, ή μεν αίγλη καταβραγύ απεχρύπτετο, ή δε θέσις του χωρίου έπιπλειον<sup>17</sup> απεχαλύπτετο τέλος, ανίσγοντος τοῦ ἡλίου, απογίνεται καὶ τοῦ ὁραθέντος ἡ ἀκτίς<sup>18</sup>. Μικρὸν δὲ ὑποβάς, ἔνθα ἡ ὀφθεῖσα ὀπτασία, ἐλθών είδεν τὸ 19 ἐναντίον τῇ ἐλπί- 5 δι, τόπον χρημνώδη<sup>εο</sup> καὶ χάος βαθύτατον ὅσον τοῖς ὄμμασι περιλαμβάνων κατοπτεύειν ήδύνατο. Υποτοπάσας δὲ θείαν είναι τὴν ἐπιφάνειαν καὶ είς φυλακήν αὐτοῦ έληλυθέναι την έπὶ τὸ πρόσω πορείαν κωλύουσαν, άξίας τὰς ἐπινικίους φωνὰς τῷ σεσωκότι Θεῷ ἀνετίθετο<sup>21</sup>. Τί τούτου παραδοξοτέρα 22 ή κατά τὸν Ἰσραήλ πεφωτισμένη νεφέλη, ὅτε 10 πύρινος στύλος προπορευόμενος αὐτοῦ είς όδηγίαν (1); τοῦτο τοῖς εὖες συγκρίνουσιν ούκ έλαττον· τοῦτο τοῦ έν θαβώρ φωτός τοῖς μαθηταῖς όφθέντος (2) ἀπαύγασμα<sup>23</sup>· τοῦτο τῆς ἐνιαίας αἴγλης τῆς ἁγίας Τριάδος f. 219 τεχμήριον. | Τίς λαλήσει<sup>24</sup> τὰς δυναστείας σου, Κύριε, ἀχουστὰς ποιήσει πάσας τὰς αίνέσεις σου, τοῦ μὴ διδόντος σου είς σάλον τὸν πόδα 15 τῶν σῶν δικαίων (3), τοῦ εν όστοῦν εξ αὐτῶν συντριβῆναι μὴ συγγωροῦντος24 (4); "Οντως θαυμάσια τὰ ἔργα τοῦ Θεοῦ ἡμῶν (5) καὶ πάντα νοῦν ὑπερβαίνοντα\*5. Οὕτω τοίνυν ποδηγούμενος τῆ συνεργία τοῦ παναγίου πνεύματος αὐτοῦ Ἰωάννης26 τῶν ἐπηρεαζόντων ώφθη ἀνώτερος, βέλη γηπίων ἡγούμενος τοὺς είσφερομένους αὐτῷ παρὰ τοῦ ἀντιχειμέ- 20 νου πολέμους 27.

6. Έπεὶ δὲ Θεόδωρον προχειρίζεται ὁ κρατῶν εἰς ἐπίσκοπον, Ἰωάννης τὴν ἡγεμονίαν διαδέχεται, ὁ καὶ πρὸὶ ταύτης τῶν αὐτῆς ἀντεχόμενος φροντίδων καὶ τάληθὲς εἰπεῖν τὸν ἡγεμόνα σὺν τοῖς προβάτοις ποιμαίνωνὶ. Ἐντεῦθεν ἀρχὴν άλλην καὶ άλλο σπούδασμα τίθησιν, διεγεί- 25

<sup>6. — 1 (</sup> $\delta$  xal  $\pi \rho \delta$  —  $\pi$ oιμαίνων) om. B.

<sup>(1)</sup> Exod., XIII, 21-22.

<sup>(2)</sup> Matth., XVII, 1; Marc., IX, 1; Luc., IX, 28.

<sup>(3)</sup> Ps., CXX, 3.

<sup>(4)</sup> IV Reg., XXIII, 18.

<sup>(5)</sup> Apoc., XV, 3.

ρειν τόν τε σεβάσμιον ναὸν καὶ τὰ πεπτωκότα τῶν οἰκοδομιῶν². ἐν ἐρειπίοις (1) γὰρ τότε ὑπῆργεν³, ὑπὸ βαρβαρικῆς ἐφόδου ἐμπεπρησμένα⁴ (2). Ταῦτα τοίνυν είς το μηδέν γωρήσαντα οίχείοις πόνοις ἀνίστησι, λαμπροτέραν ποιησάμενος έπιμέλειαν τῆς προτέρας κατασκευῆς. Τούτων 5 μεν ούτως αὐτῷ φροντιζομένων, ἐπιφύεται ἡμῖν μονιὸς ἄγριος ἀπὸ τῆς έρήμου τῶν ἐαυτοῦ παθῶν ἤχων, ὑς ἐν βορβόρω τῆς ἀσεβείας ἐγχαλινδούμενος ού γάρ έστιν άξιος τη του Λέοντος τιμάσθαι προσηγορία (3). τιμή γ' αν μαλλον αὐτῷ τοῦτο είη τῆ συγκρίσει παραβαλλόμενον των ατοπημάτων: καὶ γὰρ εί καὶ δραστικώτατόν έστιν έκείνο τὸ 10 ζῶον, ὅμως φύσεως νόμοις ὑπείχει6, καὶ τοῦτο αὐτῷ ὅρος² σὺν ἀξιώματι γίνεται τὸ μὴ βαίνειν περαιτέρω τῆς φύσεως5. Οῦτος δὲ8 ὑπερβάς τὰ μέτρα τῆς ἀταξίας τολμᾶ<sup>9</sup> κατὰ τῆς είκόνος Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ ήμων καὶ των άγίων αὐτοῦ διᾶραι βλασφήμως την γλώσσαν, δ τὸ κατ' είκονα Θεοῦ είς Ιππειον μεταβαλών είδος καὶ τοῖς κτήνεσιν όμοίως 15 τροφής έμφορούμενος άλόγου11 (4). Καὶ τὰ μὲν πρῶτα τὴν χαχίαν | ἔνδον f. 219ν. ύποσμύχουσαν είχεν, την έπικράτειαν, ώς οίμαι, της άρχης πραγμα-

τευόμενος επειτα είς τούμφανες ταύτην προαγαγών (5), μίξας

- (1) Le ms. M porte ἐριπίοις, forme qui se rencontre encore dans d'autres textes. Voir Anal. Boll., t. XVI (1897), p. 160, note 1.
- (2) L'an 813 en effet, au milieu du mois de juillet, Croum, roi des Bulgares, vint assieger Constantinople et fit ensuite incendier par son armée un grand nombre des églises, des monastères et des palais situés hors de l'enceinte de la ville. Cf. Symbon magister, Annales, ed. Bonn, p. 614, nº 9 et les autres chroniqueurs cités par E. DE MURALT, Essai de chronographie byzantine, t. I, p. 401.
- (3) Les expressions dont se sert ici l'hagiographe pour désigner l'empereur iconoclaste Léon V l'Arménien (813-820) sont à rapprocher de celles qu'emploient souvent les écrivains byzantins au sujet de ce prince. Voir, par exemple, Georges Le Moine, Vitae recentiorum imperatorum, éd. Bonn, p. 770, l. 2-4; Acta S. Macarii, hegumeni monasterii Pelecetes, ANAL. BOLL., t. XVI, p. 153, l. 13; Acta SS. Davidis, Symeonis et Georgii, IBID., t. XVIII, p. 227, l. 3; Vita S. Theodori Studitae, P. G., t. XCIX, col. 275.
- . (4) Cf. Daniel., IV, 29-30.
  - (5) Plus d'un historien byzantin a exprimé le même jugement sur Léon

<sup>-2</sup> οἰχοδομημάτων B. -3 (ἐν ἐρ. γὰρ τότε ὑπ.) om. B. -4 ὅντα add. B. -4 $^{5}$  (δς εν βορβόρ $\phi$  — φύσεως) ό τ $ilde{\omega}$  όντι άνήμερος  $\Lambda$ έων, ό τότε χρίμασιν ο $ilde{\kappa}$ οίδε Κύριος τῶν ἀρχικῶν ἐπιλαμβανόμενος σκήπτρων  $\mathbf{B}$ . —  $^6$  ὑπήκει  $\mathbf{M}$ . —  $^7$  ὄρος M. = 8 (Ούτος δὲ) δς B. = 9 φεῦ add B. = 10 (ἀγίων αὐτοῦ) αὐτοῦ ἀγίων B. = 10— 11 (τὸ κατ' εἰκόνα — ἀλόγου) τοῖς κτήνεσιν ὁμοίως τὸ κατ' εἰκόνα Θεοῦ ἀτιμάσας και άξίως τούτοις παραβληθείς Β. — 12 πρατευόμενος Μ.

βασιλείας σχημα τυραννίδος ώμότητι κατάγει τὸν πρόεδρον ἀπό<sup>18</sup> τοῦ θρόνου (1), τούς τε ἱερεῖς ώμῶς ἀπελαύνει, μοναστήριὰ τε<sup>14</sup> καὶ ἀσκητήρια ληίζεται καὶ οὐδὲ μέχρι τούτων ἔστησε τὴν ἀσέβειαν, ἀλλ' ἐρευνῶνται<sup>15</sup> ὄρη καὶ σπήλαια, ἀγοραί τε καὶ πύλαι πόλεων στενοχωροῦνται<sup>16</sup> στρατιωτῶν ἐνόπλων περιφέρουσαι πλήθη ὡς ἐχθροὺς δή 5 τινας<sup>17</sup> θηρωμένων τοὺς τῆς εὐσεβείας ἀγωνιστάς (2). Οὐδὲ τοὺς<sup>18</sup> ἐν παρατάξει μιμεῖσθαι εἴλετο ὁ τύραννος, οῖ ὁπόταν λαμπρῶς κατααδούμενοι νόμους<sup>18</sup>.

7. Τούτου τοίνυν τὸ ἀπηνὲς ὁ ἀοίδιμος οὕτος ίδὼν σοφώτατα¹ 10 διανοεῖται δικαία κρίσει οἰκονομῆσαι τὸ ποίμνιον, κρίνας τε ἄριστα ὡς οὐχ οἶόν τέ ἐστιν ὁμοίως ἄπαντας τὸ μαρτύριον εἰς πέρας ἄγειν, ἀφθονίαν² τῶν ἀναγκαίων παρασχών, εὐχαῖς τε καὶ διδασκαλίαις ἔπιστηρίξας τὴν ποίμνην πέμπει ὅπη³ Θεῷ φίλον εἴη πορεύεσθαι. Τότε δή τινες τὸν τοῦ Ἰούδα ἀσπασάμενοι⁴ κλῆρον, τοῦ χοροῦ τῶν 15 ἀγίων ἑαυτοὺς ἀποβρήξαντες⁵ κατήγοροι ἀπαραίτητοι κατὰ τοῦ ἀγίου καθίστανται, διαβάλλουσί τε αὐτὸν πρὸς τὸν παρανόμως ἐπειλημμένον τοῦ θρόνου τῆς ἱερωσύνης⁶ (3) ὡς τῆς ἀληθείας ἀντιποιούμενος¹ Ἰω-άννης τὴν κοινωνίαν ὑμῶν ὡς μύσος⁶ ἀποβδελύττεται. Ὁ δὲ μὴ μελλήσας⁶ τῷ βασιλεῖ τάχιστα¹ο τὰ λεχθέντα καταμηνύει. Λαβὼν οὖν ἐξ 20

<sup>-</sup> 13 om. B. - 14 om. B. - 15 (καὶ οὐδὲ μέχρι - ἐρευνῶνται) ἐρευνᾶ B. - 16 πλήθει add. B. - 17 (περιφέρουσαι - δή τινας) om. B. - 18 (Οὐδὲ τοὺς - νόμους) om. B.

<sup>7.</sup> -1 σοφόν τι B. -2 alt. a monu recenti in ras. litt. un. M. -8 όποι B. -4 σπασάμενοι M. -5 (τοῦ χοροῦ - ἀπορρήξαντες) om. B. -6 (ἐπειλημμένον - ἱερωσύνης) τοῦ τῆς ἐχχλησίας θρόνου ἐπειλημμένον B. -7 φάσχοντες add. B. -8 post prim. σ manus 2a add. σ sup. lin. M. -9 alt.  $\lambda$  manu 2a M. -10 (τῷ βασ. τάχ.) τάχ. τῷ βασ. B.

l'Arménien: par exemple GEORGES LE MOINE, Vitae recentiorum imperatorum, éd. Bonn, p. 770. Cf. L. MAIMBOURG, Histoire de l'hérésie des Iconoclastes, 1679, t. II, p. 95 sqq.

<sup>(1)</sup> Le patriarche Nicéphore fut déposé en 815.

<sup>(2)</sup> Voir un tableau tout semblable de la persécution de Léon l'Armenien dans la Vie de S. Joannice par le moine Sabas, Act. SS., Novembris t. II, pars I, p. 348 C.

<sup>(3)</sup> Co patriarche intrus est Théodote Cassiteras (815-821). Cf. E. Gedron, Πατριαρχικοί πίνακες, p. 272-273.

αὐτοῦ τοῦ πράττειν τὴν έξουσίαν καὶ συνεργὸν ἔχων τὴν ὑπάργου (1) θρασύτητα, είς βῆμα ἀντὶ θρόνου καθέζεται καὶ τὸν ὅσιον συλληφθέντα είς τὸ διχαστήριον χελεύει είσάγεσθαι. Είσήει 11 τοίνυν είς τὸ χριτήριον δ δίχαιος, μιερέως καὶ ἄργοντος προκαθημένων<sup>12</sup>, ως Ἰησοῦς | Ἄννα f. 220. 5 καὶ Πιλάτου τῶν ὁμοτρόπων $^{13}$  (2). Κα $^{14}$  λέγε, φησίν, τίνος χάριν τὸ βασιλικόν δόγμα παριδών δρασμόν ύπενόεις, καταφρονήσας τοῦ μεγέθους $^{15}$  τῆς έξουσίας αὐτοῦ $^{16}$  ; Δόγμα μέν, φησίν, παρ' ἡμῖν, δ ὅσιος, ασάλευτον έχεινό έστι τὸ παλαιότητι<sup>17</sup> διαφέρον καὶ τῷ όρθῷ λόγῳ χαλῶς ἔχειν χεχριμένον. τὸ γὰρ παρ' ὑμῖν χαινοτομούμενον οὐ δόγμα 10 δίχαιον χαλεῖν μᾶλλον ἢ ἀνόμημα. Τί οὖν ἀνομεῖν σοι δοχοῦμεν ἡμεῖς. φησί, συνεκβάλλοντες ταῖς είχοσι τὴν τῶν είδώλων προσχύνησιν; Οὐ τὴν τῶν είδώλων, ἔφη ὁ δίχαιος, ἀλλὰ τὴν τοῦ Χριστοῦ. Πῶς; έφησαν $^{18}$ .  $^{''}$ Οτι $^{19}$  δ το εἴδωλον εἰσάγων και οῦ έστιν εἴδωλον $^{20}$  τὴν τιμήν συνεισφέρει, ουτω καὶ ὁ τὴν είκόνα τοῦ Χριστοῦ έξωθῶν συνα-15 πωθείται ταύτη<sup>21</sup> τὸ σέβας αὐτοῦ. Ἀπορησάντων δὲ αὐτῶν<sup>22</sup> πρὸς ταῦτα, καταπλαγέντων τε όμοῦ τὸ θαρσαλέον τῆς ὁμολογίας τοῦ ανδρός<sup>23</sup>, ἐφ' ἔτερον ἔγκλημα πειρῶνται τοῦτον ἐνάγειν<sup>24</sup>, ἱεροσυλίαν

<sup>-</sup> 11 εἰσείη Μ. - 12 προχαθημένου Μ. - 13 (Εἰσήει - ὁμοτρόπων) om. B. - 14 εἰσαχθέντος οὖν Β. - 15 (χαταφρ. τοῦ μεγ.) τοῦ μεγ. χαταφρ. B. - 16 om. B. - 17 παλαιότητι ///////// Μ. - 18 (Πῶς ; ἔφ.) om. B. - 19 ἐπεί Β. - 20 (χαὶ οῦ ἐστ. εἴδ.) om. B. - 21 πάντη Β. - 22 ('Απορ. δὲ αὐτ.) ἀπορήσαντες δὲ οὐτοι Β. - 28 (χαταπλαγέντων - ἀνδρός) om. B. - 24 (πειρ. τοῦτ. ἐνάγ.) τρέπονται Β.

<sup>(1)</sup> Selon toute vraisemblance, le biographe a ici en vue le gouverneur de la ville, appele généralement ἔπαρχος τῆς πόλεως, mais quelquefois aussi υπαρχος της πόλεως ou simplement υπαρχος. Voir, en effet, Constantin PORPHYROGÉNÈTE, De cerimoniis, éd. Bonn, p. 6, l. 12, et la note correspondante de REISKE, Commentarii, ed. Bonn, p. 37-38; Vita Theodori Studitae, P. G., t. XCIX, col. 283; Sophokles, Greek lewicon, s. v. υπαρχος; Schlumberger, Sigillographie de l'empire byzantin, p. 510, où sont signalés deux sceaux d'ex-préfets de Constantinople, qui s'intitulent ἀπὸ ὑπάργων. L'hypothèse est confirmée par la comparaison introduite quelques lignes plus loin entre l'ϋπαρχος et Ponce-Pilate, et par le rôle que joue ce personnage dans le procès de Jean. Le gouverneur de Constantinople était pourvu, en effet, d'attributions judiciaires très étendues. Cf. Théophane, Chronographia, ed. DE Book, t. I, p. 296, 28, p. 501, 13; Theophanes continuatus, ed. Bonn, p. 86 (δπαρχος), p. 470; Georges Le Moine, éd. Bonn, p. 791 (δπαρχος). C'est ce qui explique que le patriarche n'ait pu se passer de sa complicité pour juger le saint higoumène.

<sup>(2)</sup> Joann., XVIII, 13-24, 28-XIX, 16.

κατηγορούντες αὐτοῦ καὶ νοσφισμόν ἀργυρίου. Καὶ τούτου<sup>25</sup> δὲ ἐναργῶς

ύπο της άληθείας έλεγγθέντος μή ούτως έχειν, απάτης προσωπείον πλασάμενοι 25 γρήματα ύπισγνούντο διδόναι καὶ κάκωσιν συγχωρείν των διαβαλλόντων, μόνον εί τῷ δόγματι τοῦ βασιλέως ὑποκύψας χοινωνός γένηται της ασεβείας αυτών. 'Ο δε καταπαίζων<sup>27</sup> τη ανοία 5 αύτων έφη. Τὰ μὲν γρήματα έστωσαν ύπεχχαύματα τοῦ πυρὸς ύμων, ου έξεχαύσατε τη ύλη της ἀπειθείας ύμων ή δὲ τῶν διαβαλόντων άδικία παρ' έμοι συγκεγώρηται, παρά Θεῷ δὲ τετήρηται τῷ τῆς μετανοίας καιρῷ, εί δὲ μὴ έλοιτο τῷ τῆς κρίσεως. Ταύτην οὖν τὴν απόχρισιν παρά του δικαίου λαβόντες<sup>27</sup>, είς θυμόν την μακροθυμίαν 10 τρέψαντες 28 παραδιδόασιν αὐτόν 29 άνδρὶ ἀνόμφ καὶ ἀπηνεῖ, βαρβάρφ καί την προσηγορίαν και την γνώμην30, δς ταις άπειλαις μη δυνάμενος f. 220v. αὐτὸν κατα πληξαι ἐπ' αὐτὸ χωρεῖ τὸ είδος τῶν βασάνων<sup>31</sup>. Καὶ δη 32 γυμνώσας αὐτοῦ τὸ αἰδέσιμον<sup>33</sup> σωμα ξέεσθαι<sup>34</sup> προσέταξε ταῖς μάστιξιν. 'Ο δέ, ώς ετέρου τεμνομένου η ώς αίσθησεως άμοιρων, γενναίως 15 ύπέφερεν τὰς ἐπαγομένας πληγάς, μέγρις ᾶν τουδαφος τῷ αξματι<sup>34</sup> περιεβράνθη 'Οψε γοῦν35 ποτε ο ανήμερος βάρβαρος ανεθήναι αὐτον έχελευσεν, ταύτην αύτῷ φιλανθρωπίας ἀπόφασιν δοὺς ὅτι εί μὴ τῷ προστάγματι τοῦ βασιλέως είξης36, τῶν αὐτῶν πειραθήση κατὰ ἑβδόμην ήμερων περίοδον καὶ οὐ πρότερον ἀφεθήση πρὶν ἂν τὸ δοκοῦν 20 ημίν αποπληρώσης. Χάριν είσομαί σοι, φησίν ό γενναίος, εί καθ' ξχάστην με τῶν τοιούτων ἀξιώσης τρυφὴ γάρ μοι τοῦτό ἐστιν, οὐ τιμωρία<sup>35</sup>. Καταπλαγείς οὖν ὁ ἀπάνθρωπος τὴν ὑπεράνθρωπον τοῦ διχαίου ενστασιν έν τῷ δεσμωτηρίω αὐτὸν ἐχέλευσεν ἀσφαλῶς χαθειργθηναι<sup>37</sup>. Τοιαύτα του γενναίου τὰ παλαίσματα, τουτο τῶν πάλαι 25 άθλησάγτων οὐδὲν ἔλαττον τὸ μαρτύριον· εί γὰρ καί<sup>38</sup> ὁ γρόνος τῆ τάξει προτερεύει, άλλ' ή τοῦ Θεοῦ χάρις παραπλησίως τὰς ἀμοιβὰς

διανέμει τοις μάρτυσιν<sup>88</sup>, έπει και ή δμολογία κοινή ύπερ εύσεβείας γάρ. Είτα διαδέγεται τὸ δεσμωτήριον έξορία, καὶ ἀπὸ ταύτης άλλη, καὶ πάλιν τὸ δικαστήριον αύστηρότερον<sup>39</sup>. Οὐκέτι γὰρ κριτής καὶ υπαργος προχαθέζονται<sup>40</sup>, άλλ' αύτὸς δ άλιτήριος (1) βροντῶν ἀπὸ 5 θώραχος, καὶ τῷ μεγέθει τῆς ἀξίας καὶ τῆ τῶν λόγων σφοδρότητι έδόχει $^{41}$  χαταπλήττειν τὸν ἀχατάπληχτον.  $^{'}$ Ο δε χώνωπος $^{42}$  ἐπαίειν μαλλον ήγειτο η των σοβαρωτέρων αύτου φωνών. Βρύξας ούν έν θυμῷ βίαιον ὁ δράχων χελεύει τὸν ἄγιον γυμνωθέντα γενναιοτέρας τους αιχίζοντας επιφέρειν πληγάς. Έπι πολύ ούν τοῦ όσιου τεμνομέ-10 νου ταῖς μάστιξι, μόλις χόρον εἴληφε τῶν ἀποίων σαρχῶν ὁ αἰμοβόρος θήρ· πάλιν δὲ κελεύει αὐτὸν ἐν ἀσφαλεστάτη | φρουρᾶ κατακλείεσθαι, £. 221. των τε άναγχαίων προστάττει στερείσθαι ώς αν άπό τούτων άγγόμενος τάγιον ἀπαυδήση. Άλλ' είσπηδα είς μέσον ὁ πρόδρομος τοῦ ἀντιγρίστου, ὁ τὴν Ἰαννοῦ ὑπερβὰς πλάνην ταῖς μαγικαῖς ἐπινοίαις (2), ὁ τῶν 15 χυνών την αναίδειαν ύπεραχοντίσας πείθειν τε έπαγγέλλεται τοις όμοτρόποις τὸν ὅσιον, εἰ τούτου κατακρατήσειεν. Δὴ λαβὼν αὐτὸν ὁ γόης εν ύψηλοτερφ δωματίφ αύτον χαθείργνυσιν εν ῷ τοῖς χάτω πῦρ έχαίετο ταῖς αὐτοῦ χρείαις ὑπηρετοῦν, οἰόμενος τῆ τε τῆς πείνης ανάγκη και τῆ τοῦ καπνοῦ βία πρὸς ξαυτὸν ξλκειν τὸν ἄγιον. οὐ γὰρ 20 ήδει ο φιλόσαρχος ότι προς άσαρχον αύτῷ καὶ ἀναίμονα περιέστη τὰ τῆς μάχης, ἀλλὰ τοῖς καθ' ἑαυτοῦ συγκρίνων τὰ τοῦ δικαίου πειρᾶται διὰ τούτων αὐτὸν ὑπάγειν τῆ παρανομία, ὁ τῶν ὑείων⁴3 κρεῶν ἀκόρεστος φάγος, ό ταῖς νυξὶ τὴν χοιλίαν ἐμπιπλῶν χαὶ πρὸς ἡμέραν ἐγχρατης προεργόμενος, ό της γαστρός απαραίτητος οίκέτης, ό πάντα δι' 25 αυτήν ένεργων και πράττων και άλλοτρίαν δόξαν σφετεριζόμενος, δ την ἀσέβειαν ένεκα ταύτης ελόμενος καὶ μηδέν τιμιώτερον ταύτης

<sup>— 39 (</sup>καὶ πάλιν — αὐστηρότερον) εἶτα πάλιν αὐστηρότερον δικαστήριον Β. —  $^{40}$  προχαθέζεται Μ, τούτου add. Β. —  $^{41}$  (τῷ μεγέθει — ἐδόχει) οἰόμενος μάτην δ άνόσιος B. -42 ('0 δὲ χώνωπος - ήγούμενος) om. B. -43 ύξων M.

<sup>(1)</sup> C'est-à-dire l'empereur lui-même, Léon l'Arménien.

<sup>(2)</sup> Il s'agit évidemment du fameux iconoclaste Jean Morocharzanios, surnommé Ίαννής par les écrivains byzantins à cause de son goût pour la magie; higoumène du monastère des SS. Serge et Bacchus, il fut créé patriarche (832-842) par l'empereur Théophile. Cf. E. GEDEON, Πατριαρχικοί πίνακες, p. 274-277.

ἡγούμενος<sup>48</sup>. "Έγνω οὖν<sup>44</sup> διὰ τῆς πείρας ὁποίφ<sup>45</sup> άδάμαντι προσέβαλεν<sup>46</sup>, καὶ ἀμηχανήσας τοῖς κατ' αὐτοῦ<sup>47</sup> εἰς τὴν προτέραν αὐτὸν ἐξορίαν παραπέμπεται. "Ένθα πάλιν πληγαὶ ἀφόρητοι καὶ βασανιστηρίων εἴδη πρὸς αὐτὸν<sup>48</sup> ἐπενοεῖτο τοῖς παρανόμοις<sup>49</sup>. Τίς ᾶν λόγος<sup>50</sup> γραφἢ παραδοίη τῶν ἀμέτρων ἄθλων τοῦ δικαίου τὸ πλῆθος; οὐδὲ γὰρ 5 εἰ πᾶς ὁ βίος ἡμῶν εἰς τοῦτο ἠσχολεῖτο, ἠδύνατο ᾶν πρὸς ἀξίαν ἀφικέσθαι τῆς διηγήσεως. 'Ορῶ γοῦν ἐμαυτὸν εἰς πέλαγος ἀπείρων κατορθωμάτων νηχόμενον καὶ οἶα σχεδία λεπτἢ τἢ τοῦ λόγου ἀδρανεία ὧδε κάκεῖσε περιφερόμενον, καὶ τοῦ τέλους τῆς ὑποθέσεως ἀπαγορεύειν μοι ἔπεισιν. Οίδα δὲ σαφῶς ὡς χεῖρα προτείνας ὁ νῦν εὐφημούμενος 10 f. 221v. ἐπιλήψεται τῆς ἀπειρίας καὶ τοῦ προθύμου τῆς προ|αιρέσεως δραξάμενος πρὸς ἐαυτὸν ἄξοι ἐπὶ χρηστὸν πέρας ἴθύνων τὸν λόγον<sup>50</sup>.

8. Οῦτω τοίνυν¹ ἐγκαρτεροῦντος αὐτοῦ τῷ μαρτυρίῳ, ἐπῆλθεν ἡ θεία δίκη τὸν ἀλιτήριον, ἀξίαν αὐτῷ τῶν ἀνομηθέντων ἐπάξασα τὴν τιμωρίαν (1). ᾿Αδείας γοῦν ἐπειλημμένος ὁ ἄγιος καὶ τὰ καθ' ἑαυτὸν² 15 εὐ διαθέμενος ἐπὶ Χερσῶνα τὴν πόλιν χωρεῖ τὴν παρακειμένην τῆ Βοσπόρῳ³ (2), καὶ ταὐτην⁴ καταλαβών εἰς ἀνάψυξιν τῶν ἀχλούντων πάλιν τῶν ἀσκητικῶν εἴχετο πόνων, οὐκ ἐνδιδοὺς τῆ προθυμία, οὐδ' ὑφειμένος τῷ τόνῳ τοῦ σώματος⁵ οὐδὲ τοῦτο⁶ λογιζόμενος ὡς τοῖς ἄθλοις τοῦ μαρτυρίου τελειωθεὶς περιττὸς αὐτῷ ᾶν γένοιτο⁻ ὁ τῆς 20 ἀσκήσεως δρόμος, ἀλλ' ὡς ἀρχὴν ἀεὶ προβαλλόμενος νεαρωτέρως τῶν πόνων ἐφήπτετο, νηστείαις⁶ καὶ δεήσεσιν ἐπαγρυπνῶν, παννυχὶ ὅρθιος ἱστάμενος ἐν ἀέρι τὰς χεῖρας ἔχων· οὐ πρότερον δὲ αὐτὰς κατῆγεν, ἔως ᾶν ὁ τοῦ συνήθους κανόνος ἐφίστατο καιρός⁶. Ἡν μιᾳ οὐν τῶν νυκτῶν εὐχομένου αὐτοῦ καὶ διηρμένας ἔχοντος τὰς χεῖρας, ὁρᾳ τις 25 τῶν σύνεγγυς κειμένων αὐτῷ λαμπάδα πυρὸς ἐξιοῦσαν ἀπὸ⁰ τοῦ στό-

<sup>-46</sup> (ἄΕγνω οὖν) ἀλλ' ἔγνω B. -45 οῖω B. -46 προσβάλλων ἦν, ἐφ' ὧ B. -47 (τοῖς κατ' αὐτοῦ) οπ. B. -48 (πρὸς αὐτὸν) οπ. B. -49 ἀσεβέσιν εἰς τιμωρίαν τοῦ ἰερέως καὶ μάρτυρος B. -50 (Τίς ᾶν λόγος - τὸν λόγον) οπ. B.

<sup>8. —</sup>  $^1$  (Οὕτω τοίνυν) καὶ οὕτω B. —  $^2$  κατ' αὐτὸν B. —  $^3$  (τὴν παρακ. τῷ Βοσπ.) οπ. B. —  $^4$  (καὶ ταύτην) ἡν δὴ B. —  $^5$  (οὐδ' ὑφ. τῷ τόνῳ τοῦ σώμ.) οπ. B. —  $^6$  οπ. B. —  $^7$  (ἄν γένοιτο) γένοιτο ἄν B. —  $^8$  (νηστείαις — καιρός) οπ. B. —  $^9$  οπ. B.

<sup>(1)</sup> Léon l'Arménien périt de mort violente le 24 Décembre 820. Cf. E. DE MURALT, Essai de chronographie byzantine, t. I, p. 406.

<sup>(2)</sup> Cherson et Bosphore, villes de la Chersonese Taurique; cf. PAPE-BENSELER, Wörterbuch der griechischen Eigennamen, 3° éd., 1884, s. vv.

ματος αὐτοῦ καὶ μέχρι τοῦ αἰθέρος διικνουμένην¹ο. "Εμφοβος δὲ γενόμενος, πρηνὴς ἐπὶ τὴν γῆν κατεκλίθη, μηδὲν τότε τὸ σύμπαν φθεγ-ξάμενος¹¹¹. ἔωθεν δὲ διηγεῖτο ταῦτα¹² τοῖς συνοῦσι μετ' εὐλαβείας.
"Όντως οῦτος ὁ θεῖος¹³ ἀνὴρ τὴν γεώδη φύσιν εἰς τὴν θείαν μεταταῦν καῖον δαιμόνων στίφη καὶ παθῶν νεκρώσεως πῦρ φλέγον ἀνεδείχθη, συγκαῖον δαιμόνων στίφη καὶ παθῶν ποικιλίαν¹⁴. "Ηδη δὲ εἰς πάσαν τὴν
κατ' ἐκείνην¹⁵ περίχωρον τῆς αὐτοῦ φήμης διαδραμούσης, πάντες
συνέθεον πρὸς αὐτὸν κομίζοντες τοὺς ἀσθενοῦντας¹⁶ τούς τε ὑπὸ πνευμάτων όχλουμένους ἀκαθάρτων¹². θεία δὲ χάριτι ἐνεργούμενος ὁ ἄγιος
10 τῆ ἐπιθέσει τῶν γειρῶν αὐτοῦ ἄπαντας¹β ὑγιεῖς οἴκαδε παρεπέμπετο. | ſ. 222.

9. "Αξιον δε όλίγα έχ πολλών είς μέσον προθεῖναι τῶν αὐτοῦ θαυματουργιῶν¹, ἔν' εὐπιστότερα γένηται τοῖς ἀχούουσι καὶ τὰ περὶ αὐτοῦ ἀδιορίστως λεγόμενα². Προσάγεται τοίνυν³ αὐτῷ γύναιον πεπληγμένην⁴ ὑπὸ δαίμονος ἔχον⁵ τὴν χεῖρα. ὁ δὲ μαχάριος ἐπευξάτενος καὶ τῆς τοῦ γυναίου⁶ χειρὸς ἀψάμενος² ὑγιῆ ταύτην ἀπεχατέστησε παραυτίχαβ. Νεανίας⁰ δέ τις ὑπὸ δαιμόνων συνεργίας ἐξ όχήματος κατὰ χρημνοῦ¹ο ἀσθεὶς ἄλαλος ἔτι ἔμεινε καὶ τὸ σύμπαν τῷ σώματι ἀχίνητος· χαὶ τούτῳ γοῦν ὁ ὅσιος χάριτι θείҳ τὴν ὑγείαν βραβεύσας λάλον καὶ σῶον⁰ τοῖς γονεῦσιν ἀπέδοτο. Τὴν δὲ 'Αναστασίου¹¹ τοῦ χαλχέως πῶς ἄν παραλίποιμι θαυματουργίαν; Οῦτος γοῦν 'Αναστάσιος χαλεπῷ ἐντυχὼν δαίμονι παραπλησίαν ἔχοντι τῆ τέχνη καὶ γενναίαν

 $<sup>-^{10}</sup>$  (μέχρι τοῦ αἰθ. διιχν.) διιχν. μέχρι τοῦ αἰθ. Β.  $-^{11}$  (ὅΕμφοβος — φθεγξάμενος) οπ. Β.  $-^{12}$  (ξωθ. δὲ διηγ. ταῦτα) δς ξωθ. ταῦτα διηγ. Β.  $-^{13}$  (οῦτ. ὁ θ.) ὁ θ. οὖτ. Β.  $-^{14}$  (καὶ παθ. ποιχ.) οπ. Β.  $-^{15}$  (τὴν κατ' ἐκείνην) ἐκείνην τὴν Β.  $-^{16}$  αὸτῶν add. Β.  $-^{17}$  (τούς τε ὑπὸ — ἀκαθάρτων) οπ. Β.  $-^{18}$  (θεία δὲ — ἄπαντας) οδς δὴ θεία χάριτι ὁ ἄγιος ἐνεργούμενος τῆ ἐπιθέσει μόνη τῶν ἑαυτοῦ χειρῶν Β.

<sup>9.</sup>  $^{-1}$  (έχ πολλών — θαυματουργιών) εἰς μέσον τών αὐτοῦ προθεῖναι θαυμάτων Β.  $^{-9}$  (ἰν 'εὐπιστότερα — λεγόμενα) om. B.  $^{-3}$  om. B.  $^{-4}$  ἐχπεπληγμένην Β.  $^{-5}$  o cx ω ? corr. B, ἔχων Μ.  $^{-6}$  (δ δὲ μαχάριος — γυναίου) οῦ τῆς Β.  $^{-7}$  ὁ μαχάριος add. B.  $^{-8}$  (ἀπεχατ. παραυτ.) αὐτίχα ἀπέδειξε Β.  $^{-9}$  (Νεανίας  $^{-6}$  σῶον) χαὶ νεανίαν δὲ τινα ὲξ ὀχήματος συνεργία δαιμόνων χαταχρημνισθέντα χαὶ ἄλαλον χαὶ ἀχίνητον πάντη γενόμενον ὑγιᾶ διὰ προσευχῆς Β.  $^{-10}$  χριμνοῦ Μ.  $^{-11}$  (Τὴν δὲ 'Αναστασίου — εἴχετο τέχνης) χαὶ 'Αναστάσιόν τινα χαλχέα ὑπὸ δαίμονος τὰς σάρχας αὐτοῦ ἐσθίοντα χαὶ τὰ τὴν ?ρῶσιν χαὶ πόσιν αὐτῶ χομίζοντα σχεύη συνθλῶντα χαὶ οὐδὲ τῆς νενομισμένης τροφῆς μεταλαμβάνοντα τούς τε ἐγγίζοντας ἀφειδῶς διασπαράττοντα τοῦ τοιούτου χαλεποῦ δαίμονος ἀπήλλαξε χαὶ τῆς χαλχευτιχῆς ἀνενοχλήτως πεποίηχε τὸ ἀπὸ τοῦδε τέχνης ἔχεσθαι Β.

τὴν ἀταξίαν οὐδὲ τῆς νενομισμένης τροφῆς ἐλευθερίως μετεῖχεν, σκεύη συνθλῶν τὰ τὴν βρῶσιν καὶ πόσιν κομίζοντα, τάς τε οἰκείας σάρκας κατήσθιεν καὶ τοὺς ἐγγίζοντας ἀφειδῶς διεσπάραττεν. Κινεῖται τοίνυν

ύπο των τούτου συγγενών είς την αύτου άμυναν ο άγιος, και δη παραγενόμενος έν ῷ τόπῳ ἀλύσεσιν έδέδετο ἐπηρμένη βοῆ χύπτειν 5 αὐτῷ προσέταττεν. Ὁ δὲ προβάτου δίχην τὸν αὐχένα κλίνας κατασφραγίζεται τῆ γειρί τοῦ όσίου τὴν κεφαλήν. Ἐπὶ πολύ οὐν εὐξαμένου τοῦ άγίου, χεχυφότος τοῦ πάσχοντος, λῦσαι τὰς άλύσεις τοῖς παρεστῶσιν έκέλευσεν. Οι δε την τοῦ δαίμονος δεδιότες ἀπήνειαν καὶ ἔτι αὐτὸν έν αὐτῷ λογιζόμενοι ἐνεργεῖν παρητούντο τὴν τοῦ ἀγίου κέλευσιν. 'Ο δέ 10 μαχάριος αύτους διεβεβαιούτο μηδέν ἀηδές υπ' αυτού πάσγειν ο γάρ έν αὐτῷ ένεργῶν ἀπελήλαται. Λυθεὶς τοιγαροῦν 'Αναστάσιος παρείπετο τῷ ἀγίω μέγρι τοῦ δωματίου, ἐν ῷ καὶ σύν αὐτῷ διατρίψας γρόνον οὐ f. 222v. βραχύν πάλιν τῆς χαλκευτικῆς ἀνενοχλή τως εἴχετο τέχνης11. "Αλλος δέ τις 12 Ισίδωρος τουνομα, άλιευς την τέχνην, έναλίου ύπο δαίμονος 15 κατεγόμενος ώς έδείκνυτο τοῖς σχήμασι, τοῖς ποσί τοῦ άγίου προσπεσων βοηθείας δεόμενος αὐτίκα τῆς ἰάσεως12 ἔτυχεν. Τίς δ' ᾶν λόγος13 έξείποι χατά μέρος των όσημεραι θεραπευομένων υπ' αύτου το πληθος; Τοῦτο γοῦν ὑπεθέμην ἐν τοῖς φθάσασιν ὡς ἀπορεῖ ἀνθρωπεία φύσις τὰ κατ' αὐτὸν πρὸς ἀκρίβειαν γραφή παραδούναι. ἡμῖν δὲ συντομίας 20 φροντίζουσι καὶ τὸ μὴ προσκορεῖς εἶναι ἐπιμελουμένοις καὶ ἄ δυνάμεως λέγειν έγομεν παροράται13.

10. Οὔτω γοῦν συρρεόντων τῶν παραχειμένων ἐθνῶν τῷ Βοσπόρῳ θύραθέν τε τοῦ ἀγίου καθεζομένων, ζημίαν εἶναι¹ τὴν αὐτῶν συνδρομὴν ἡγεῖτο καὶ τοὺς αὐτῶν ἐπαίνους ἐλάττωσιν τῆς ἑαυτοῦ ἀρετῆς ἐτίθετο. 25 Προσκαλεσάμενος δέ τινα τῶν αὐτοῦ μαθητῶν Παρθένιον τοῦνομα, τὴν ἐπὶ τὸ Βυζάντιον αὐτῷ βουλεύεται συμπράττειν ἐπιστροφήν. Τοῦ δὲ μὴ δυνατὸν² φήσαντος εἶναι ἐαθῆναι ἡμᾶς ὑπὸ τοῦ πλήθους εἰς ἔργον τοῦτο προαγαγεῖν, παλινδρομεῖν, ὁ σοφώτατός φησιν, αὐτοῖς ὑποθώμεθα καὶ αὐτὸ τέλος ἡμῖν τοῦ σκοποῦ γένοιτο. Τοὐτῷ γοῦν τῷ τρόπῷ 30

<sup>-</sup> 12 ("Αλλος δέ τις - τῆς ἰάσεως) καὶ ἄλλος πάλιν 'Ισίδωρος ὄνομα, τὴν τέχνην άλιεύς, δαίμονι κάτοχος εἰναλίω θεραπείας τῆς παρ' αὐτοῦ B.- 13 (Τίς δ' ἄν λόγος - παρορᾶται) om. B.

<sup>10. —</sup>  $^1$  ໄδίαν add. B. —  $^2$  (μὴ δυνατὸν — Καταλαβών τοίνυν) πεισθέντος τῶ διδασκάλω καταλαμβάνει οὐτος ὁ τρισόσιος μετ' αὐτοῦ B.

ψυχαγωγήσας τοὺς ἄνδρας, ἐξήει τῆς πόλεως τὴν ἐπὶ τὸ Βυζάντιον πορείαν ποιούμενος. ἢν δὲ θεάσασθαι τότε κοινὸν ἄπασι πένθος γινόμενον τὴν τοῦ ἀγίου ἐξέλευσιν τὸν αὐτῶν σωτῆρα όδυρομένων καὶ ὡς σὺν αὐτῷ τὴν τοῦ Θεοῦ ἐπικουρίαν συνεξιέναι λογιζομένων, πλὴν ἔδει τὴν τοῦ Θεοῦ κατακρατῆσαι βουλὴν καὶ τὸν δίκαιον τῆ βασιλίδι ἀποδοθῆναι.

Καταλαβών τοίνυν² τὸ Βυζάντιον καὶ ἐν βραχεῖ τοὺς σεβασμίους προσκυνήσας ναοὺς τοῖς τε φίλοις ἀποδοὺς τὴν ὁφειλομένην ἀγάπην, πρὸς τὸ ὁρισθὲν³ καταγώγιον ἐχώρει. Ἐπειγομένου δὲ αὐτοῦ⁴, φησὶ πρὸς τὸν παρεπόμενον μαθητήν. Ἰωάννης ἤδη τοῦ βίου μεθίσταται καὶ τὰ⁶ κατ ἱ τῆς ἐξόδου προευτρεπίζειν. Ὁ δὲ Παρθένιος προφητείαν ἡγοὺ- ε 223 μενος εἶναι⁵ τῆς ἑαυτοῦ τελευτῆς τὸν τοῦ ἀγίου λόγον ἔφη. Πάντως τέλους ἐαυτοῦ ἐληλυθέναι ἡμέραν. Κατειληφότες οὖν τὸ δωμάτιον³ τῆς τε⁰ νόσου τῷ σώματι ἤδη όχλούσης¹ο, προσκαλεσάμενος τοὺς μαθητὰς είς τὴν συνήθη διδασκαλίαν τρέπει τὸν λόγον.

11. Έγχαρτερεῖτε, φησίν, ὧ τεχνία, τοῖς ὑπὲρ εὐσεβείας ἀγῶσι' τὴν ποῦ πίστιν ἀσάλευτον μέχρι τέλους διατηρεῖτε, μὴ προτιμῶντες¹ τὴν τοῦ ωματος εὐεξίαν τῆς εἰς Χριστὸν ὁμολογίας πάντα πάσχειν ἔτοιμοι ὑπὲρ αὐτῆς γίνεσθε. Τοῦτο πρῶτον ἔστω ὑμῶν τῶν κατορθωμάτων τὸ σπούὸασμα, τοῦτο ὑμῶν ἡ κεφαλή, ταὐτης ὑγιαινούσης ῥαδίως καὶ τὴν λοιπὴν ἀρετὴν μετελεύσεσθε. "Επειτα¹ ξένους ἐαυτοὺς ἡγεῖσθε² τοῦ κόσμου³ καὶ μηδὲν κοινὸν⁴ ἔχειν πρὸς τὰ παρόντα λογίζεσθε, ἀλλ' ὡς πάροικοι ὅντες ἐν τῆ γῆ οῦτω διανοεῖσθε, είδότες ὅτι πατρὶς ἡμῶν ἐστι καὶ πόλις ἡ ἄνωθεν Ἰερουσαλήμ πρὸς ταὐτην ἐπείγεσθε, ταὐτην οἰκῆσαι σπουδάσατε. Μὴ ἡ τῶν παρόντων διατριβὴ τῆς αἰωνίου ὑμᾶς χωρίση μακαριότητος ἀδύνατον γὰρ τὸν πρὸς τὰ ἐνταῦθα κεχηνότα ταὐτην ἀπολαβεῖν, ὥσπερ οὐν ἀδύνατον κατοικῆσαί τινα πρὸς ἑτέραν πόλιν πρὶν ᾶν τῆς ἑαυτοῦ ἀποξενωθῆ. Ἐπὶ τούτοις⁴ ἀγάπην πρὸς

<sup>-</sup> 3 οἰχεῖον B. - 4 (Ἐπειγ. δὲ αὐτ.) ἐπειγόμενος δὲ οὖτος B. - 5 (ἡγούμ. εἶν.) εἶν. ἡγούμ. B. - 6 τὸν B. - 7 ἀμελοῦντα δεῖ τὰ τοῦ θανάτου προευτρεπίζειν καθότι τοῖς ἀμελῶς βιοῦσι φοβερὰ ἡ τούτου ἐπέλευσις add. B. - 8 (Κατειλ. οὖν τὸ δωμ.) οπι. B. - 9 γοῦν B. - 10 (σώμ. ἥδη δχλ.) τούτου σώματι παρενοχλούσης καὶ πρὸς τὸ θανεῖν ἐπειγούσης B

<sup>• 11. —</sup>  $^{1}$  (μή προτιμώντες — "Επειτα) οπ.  $B = ^{2}$  (έαυτ. ήγ.) ήγ. έαυτ.  $B = ^{2}$  τούτου add.  $B = ^{4}$  (καὶ μηδὲν κοινόν — 'Επὶ τούτοις) οπ.  $B = ^{4}$ 

αλλήλους φυλάττετε, γινώσκοντες δτι σύνδεσμός έστι τῶν ἀρετῶν, κατὰ τὸν θεῖον ἀπόστολον (1)· τοῦ οὖν συνδέσμου μὴ ὅντος, ἀνάγκη τὴν οἰκοδομὴν σαθρὰν εἶναι, οὐ μόνον δὲ σαθράν ἀλλὰ καὶ συμπε πτωκυῖαν· οἰκοδομαί εἰσιν αὶ ἀρεταί· εἴ τις γάρ, φησίν, οἰκοδομεῖ ἐπὶ τὸν θεμέλιον τοῦτον, σύνδεσμός ἐστιν ἡ ἀγάπη συνδέουσα καὶ ἐνοποιοῦσα 5 αὐτὰς καὶ μὴ ἐῶσα διαλύεσθαι δ. Τὴν σωφροσύνην ἀμείωτον διατηρεῖτε, αῦτη ναοὺς Θεοῦ ὑμᾶς ἀπεργάζεται (2)· αῦτη παβρησία ὑμῶν πρὸς αὐτόν· ταύτης μὴ οὕσης, ἀκάθαρτόν ἐστι τὸ λοιπὸν ἔργον κᾶν ἐπαινούιτον εἴη. Εἰρήνην γὰρ διώκετε, φησίν, καὶ τὸν ἀγιασμόν, οῦ 10 χωρὶς οὐδεὶς ὄψεται τὸν Κύριον (3). Ἐλεημοσύνην πρὸς πένητας , ταπείνωσιν, πραότητα, ἐγκράτειαν, ἀγρυπνίαν ἐν ταῖς προσευχαῖς, δρόμου τὸν στέφανον κομίσησθε.

12. "Ηδη δὲ τῆς νόσου ὑπερισχυσάσης, ἀσθενέστερος¹ ὁ λόγος 15 προήρχετο². Τέλος³, καὶ τὴν ἀμώμητον αὐτοῦ ψυχὴν⁴ ἐν ταῖς χερσὶ τοῦ Θεοῦ⁵ παρατίθησιν. Γίνεται δὴ, τότε⁶ θέαμα ξένον καὶ παράδοξον. Γύναιον γὰρ ὑπὸ δαίμονος ἀχλούμενον είσπηδᾳ ἔνθα ὁ ἄγιος ἔκειτο, βοαῖς τε συνταράσσει τοὺς πέριξ οἰονεὶ τὴν τοῦ ἀγίου κατασημαῖνον κοίμησιν καὶ δὴ πάντες πρὸς τὴν φωνὴν συνέτρεχον. Καταδήλου δὲ 20 τούτου τοῖς πᾶσι γενομένου, συνδρομὴ μία τοῦ ἄστεος² ἐπὶ τὸ αὐτὸ γίνεται⁶, ὡς πάντας τὸν φόβον ἀποθεμένους τοῦ βασιλέως (4) σπεύδειν ὅπως τῆς τοῦ σεβασμίου λειψάνου θέας ἀξιωθῶσι καὶ γὰρ μέχρι τότε τὸ τῆς αἰρέσεως ἄγος κατεκράτει καὶ ὁ διωγμὸς ἦν κατὰ τῶν ἀγίων σφοδρότερος॰. Τότε τοίνυν χάριτι θεία, ἀπάντων ὁρώντων, τὸ μὲν 25

<sup>-</sup> 5 (γινώσκοντες - διαλύεσθαι) om. B. - 6 (ταύτην ἄσπιλον - διαφυλάξατε) om. B. - 7 in ἡμᾶς corr. B. - 8 (αὕτη παρρησία - τον Κύριον) om. B. - 9 κτήσασθε add. B.

<sup>12.</sup> -1 καὶ add. B. -2 προείρχετο M. -3 εἶτα B. -4 manu recenti add. in marg. M. -5 (ἐν ταῖς χερσὶ τοῦ Θεοῦ) ταῖς τοῦ Θεοῦ χερσὶ B. -6 (Γίνεται δὴ τότε γίνεται B. -70 manu 1a i1 in ras. litt. un. M. -80 (Καταδήλου -71 γίνεται) om. B. -90 (καὶ δ διωγμός -72 σφοδρότερος) om. B.

<sup>(1)</sup> Col., III, 14.

<sup>(2)</sup> Cf. 1 Cor., VI, 19.

<sup>(3)</sup> Hébr., XII, 14.

<sup>(4)</sup> Probablement Michel le Bègue (820-829).

δαιμόνιον άπελαύνεται<sup>10</sup> τοῦ γυναίου. Έτέρα δέ τις γυνὴ τυφλὸν ἐκ γενετῆς<sup>11</sup> ἔχουσα νήπιον θεόθεν ὁδηγουμένη εἰσήει, βαστάζουσα τοῦτο ἐν ἀγκάλαις, καὶ δὴ τοῦτο ῥίψασα<sup>12</sup> πρὸς τοῖς ποσὶ τοῦ ἀγίου, αὐτίκα τὸ νήπιον ἀνέβλεψε. Πάντων οὖν έξισταμένων ἐπὶ τοῖς παραδόξως 5 ὑπὸ τοῦ ἀγίου ἐνεργουμένοις<sup>12</sup>, μόλις οἱ παρόντες τῷ πλήθει στενοχωρούμενοι ἴσχυσαν παραδοῦναι τῇ γῇ<sup>18</sup> τὸ τίμιον αὐτοῦ σῶμα, καὶ προσετέθη τοῖς ἱερεῦσιν ὡς<sup>14</sup> ἱερεύς, τοῖς μάρτυσιν ὡς<sup>15</sup> μάρτυς, τοῖς ὁσίοις ὁ ὅσιος, ἄξια κομισάμενος τῶν ἀγώνων αὐτοῦ τὰ γέρα, ἄξια τῶν πόνων τὰ θαύματα, | ἄξια τῶν στεφάνων τὰ βραβεῖα<sup>16</sup>.

f. 224.

13. Σὺ μέν¹, ὤ θειότατε πάτερ, οὐρανοὺς² περιπολεύων καὶ τοῦ άμηχάνου κάλλους τῆς ἀγίας Τριάδος τρανότερον σύν ἀγγέλοις ἐπαπολαύων, μη έπιλάθη ύπερ της ποίμνης σου πρεσβεύειν πρός τόν άπάντων δεσπότην· άλλ'3 ώς έτι περιών έν τῷ βίφ ταύτης έφρόντιζες, ούτω καὶ μεταστάς έκ τοῦ βίου ταύτην περιτείχισον. Μὴ θηριάλω-15 τον έχ ταύτης γένηται θρέμμα, μή λύχος δοράν προβάτου περιχείμενος είσδυς έν αυτή διασπαράξη ταυτην, μή το πονηρόν έργαστήριον ό φθόνος ταύτην διαμερίση. Στηθι καὶ ἀντιμάγησον ὑπὲρ αὐτης, μνήσθητι τῶν πόνων ὧν ὑπὲρ αὐτῆς ἐκακοπάθησας, μνήσθητι τῆς διδασκαλίας ής κατέβαλλου πρός αὐτήν, μνήσθητι τῶν κοινῶν δεήσεων ὧν 20 σύν αὐτῆ ὑπὲρ ταύτης πρὸς Κύριον ἀνέπεμπες. Οἶδας τὴν τῶν ἀνθρώπων άσθένειαν, οίδας τὴν τῶν παθῶν ἐπανάστασιν, οίδας τοῦ ἐχθροῦ τὸν ἀχατάπαυστον πόλεμον μὴ ἐάσης ἐπὶ πολύ τούτω ἀντιμάγεσθαι, άλλ' αὐτὸς τὴν μάγην ἀναδεξάμενος πάταξον ἐν μυριάσι τὴν αὐτοῦ ὑπερήφανον δύναμιν<sup>6</sup>, ὅπως τοῦτον<sup>7</sup> τῆ συμμαχία σου νικήσασα<sup>8</sup> κατόπιν 25 ελθοι τῶν σῶν κατορθωμάτων καὶ σὺν σοὶ τῆς αἰωνίου ἀπολαύσοιμεν μαχαριότητος, χάριτι καί φιλανθρωπία τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, μεθ' οὖ πρέπει τῷ Πατρὶ ἄμα τῷ ἀγίῳ Πνεύματι δόξα, τιμή, κράτος<sup>10</sup> καὶ ἡ11 προσκύνησις, νῦν καὶ ἀεὶ καὶ είς τοὺς αίῶνας τῶν αίώνων. Άμήν.

<sup>-</sup> <sup>10</sup> (τό μὲν δαιμ. ἀπελ.) ἀπελ. τὸ δαιμ. B. - <sup>11</sup> γεννητῆς BM. - <sup>12</sup> (τοῦτο ῥίψασα - ἐνεργουμένοις) ῥιφὲν πρὸς τῆς μητρὸς πρὸς τοῖς ποσὶ τοῦ ἀγίου τὸ νήπιον αὐτίχα ἀνέβλεψεν, ἐφ' ὡ B. - <sup>13</sup> (παραδ. τῆ γῆ) τῆ γῆ παραδ. B. - <sup>14</sup> ὁ B. - <sup>15</sup> ὁ B. - <sup>16</sup> (ἄξια τῶν πόνων - βραβεῖα) οπ B.

<sup>13.</sup> -1 (Σὐ μέν) ἀλλὰ σὐ B. -2 τοὺς οὐρανοὺς B. -3 (καὶ τοῦ ἀμηχάνου - ἀλλ') om. B. -4 ἡμῶν B. -5 (ταύτ. περιτείχ.) ἡμᾶς περιτείχιζε B. -6 (Μἡ θηριάλωτον - δύναμιν) om. B. -7 om B. -8 τὸν ἐχθρὸν νικήσαντες B. -9 ἔλθοιμεν B. -10 (τιμή, κράτος) κράτος τ +4 β. -11 om. B.

#### GLOSES MARGINALES DU MS. M.

| 103, 8 σχεδόν : παραμικρόν                 | 111, 4 ἀλώβητον : ἀβλαβῆ              |
|--------------------------------------------|---------------------------------------|
| 10 εὖ : καλῶς                              | 6 όσημέραι : καθ' ήμέραν              |
| 11 γεγωνοτέραν : ἐχφωνοτέραν               | 16 προσκόμματος : ζημία, σκάνδα-      |
| άφιεῖσαι : ἐχπέμπουσαι                     | λον                                   |
| 18 δεί : πρέπει                            | 22 λεωφόρου : όδὸς δι' ής φέρεται     |
| 21 ἕνεχα : χάριν                           | πρός την πόλιν ό λαός                 |
| 104, 7 σχώλον: σχανδαλίζον                 | 113. 6 ήχων : ἐρχόμενος               |
| 14 ώς οξόν (1) τέ έστι: ώς δυνατόν         | έγκαλινδούμενος : κυλιούμενος         |
| <b>ύπά</b> ρχει                            | 114, 3 ληίζεται : αίχμαλωτίζεται      |
| 15 ἐναργῆ : λαμπράν                        | 10 το άπηνές : το σκληρος καί         |
| 105, 8 δυείν ένεκα τούτοιν: χάριν δύο      | μωρος                                 |
| τούτων                                     | 19 μή μελλήσας : μή βραδύνας          |
| 10 τεμένη : ναούς                          | 116. 11 ἀπηνεῖ : σκληρῷ καὶ μωρῷ      |
| 15 παραθήγων : προσαχονών                  | 14 αἰδέσιμον : ἔντιμον                |
| 106, 5 τεχμήριον: στοχασμός ή σημείον      | 117, 4 άλιτήριος : ἄθεος άμαρτωλός    |
| 6 έπεισιν : ἐπέρχεται                      | 10 ἀποίων : ἀνηδόνων, ἀνόστων         |
| 23 ούχ ο Γαί: οὐ δυναταί                   | 13 άπαυδήση : άποφωνήση, ό γάρ        |
| συνέπεσθαι : συνακολουθεϊν                 | άποθανών ούκ ἔχει φωνήν               |
| θέμις : πρέπον ἢ δίχαιον                   | 22 δείων : χοιρινών                   |
| 26 τέμενος : ναόν                          | άκόρεστος : άχόρταστος                |
| 107, 4 διέποντι: διοιχούντι ή διαχρατούντι |                                       |
| 8 παροτρύνοντες : παροξύνοντες             | 118, 8 νηχόμενον : χολυμβούντα ή πλέ- |
| 13 άμοιβήν : μεταλλαγήν                    | οντα                                  |
| ώσαύτως : όμοίως                           | σχεδία λεπτῆ: μικρά ναῦς              |
| 108, 3 τὸ σπουδαΐον καὶ στερέμνιον:        | άδρανεία: άσθενεία ή άδυναμία         |
| τό πυχνόν χαὶ στερέον                      | 14 άλιτήριον : άμαρτωλόν ἢ ἄθεον      |
| 24 ζσον : όμοιον                           | 15 άδείας : ἀφοβίας                   |
| 109, 3 ώνεῖται : ἀγοράζει                  | 119, 2 πρηνής : ἐπὶ πρόσωπον          |
| 7 ὄνησις : ὀφέλια ἢ ἀπόλαυσις              | 8 συνέθεον : συνέτρεχον               |
| 19 άκαριαῖα : όλίγα καὶ λεπτά              | 10 οἴχαδε : εἰς τὰς οἰχίας            |
| <b>22</b> ό ἐν τῆ ἰλυσπώμενος              | 120, 9 δεδιότες : φοβούμενοι          |
| ίλύι : ὁ χυλιόμενος ἐν βορβόρφ             | άπήνειαν : μωρίαν                     |
| 110, 3 στωμυλία: πειθανολογία ή εύτρα-     | 18 τῶν ὀσήμεραι: τῶν καθ' ἡ-          |
| πελία                                      | μέραν                                 |
| 13 ἀριδήλως : φανερώς                      | 21 προσκορείς: άηδείς ή άχαρείς.      |
|                                            |                                       |

<sup>(1)</sup> On a imprimé en caractères espacés le mot qui, dans le texte du manuscrit, est surmonté du signe de renvoi.

#### TABLE DES NOMS PROPRES.

'Αβραάμ 105, 5. 'Αναστάσιος ouvrier (χαλκεύς) guéri par S. Jean 119, 19, 20; 120, 12. "Avva père de Caïphe 115, 4. 'Αντώνιος moine d'Asie Mineure 106, Αντώνιος saint 106, 17. Βόσπορος (ή) ville de la Chersonèse Taurique 118, 17; 120, 23. Bouxελλάριοι thème d'Asie Mineure: χώρα ήν Βουχελλαρίους δνομάζουσιν 105, 1. Βυζάντιον 106, 25; 120, 27; 121, 1, 6. Γαλατία 104, 28. Γεώργιος higoumène du monastère de la Source à Constantinople 107, 3, 6. Elρήνη impératrice 110, 25. Eὐφροσύνη sœur de S. Jean 106, 1. θαβώρ 112, 12. Θεόδωρος frère de S. Jean, higoumène du monastère των Ψιχα à Constantinople, puis évêque 106, 1; 107, 15; 108, 12; 110, 25; 111, 2; 112, 22. 'Ιαννής magicien de l'Ancien Testament 117, 14. 'Ιερουσαλήμ (ἡ ἄνωθεν) 121, 24. Ίησοῦς 115, 4. Ίούδας 114, 15. Ισίδωρος pêcheur guéri par S. Jean

120, 15.

'Ισραήλ 112, 10. 'Ιωάννης le Psichaïte 103, 3; 106, 1; 107, 15; 108, 9, 13, 20; 111, 1, 2, 5; 112, 19, 22; 114, 18; 121, 9. Λέων empereur (Léon V l'Arménien) 113, 7, Λέων prêtre, père de S. Jean 105, 20. Mιγαήλ patrice, fondateur du monastère τῶν Ψιχα à Constantinople 110, 22. Νιχομήδεοι: ή Νιχομηδέων ἐπαρχία 105, "Ομηρος 109, 5. Παρθένιος moine, disciple de S. Jean 120, 26; 121, 10. Πηγή église et monastère de Constantinople 107, 1. Πίλατος 115, 5. Πλάτων philosophe 109, 21. Ταράσιος patriarche de Constantinople 108, 8. Φίλιππος apôtre 106, 14. Φίλιππος moine, frère de S. Jean 106, 1; 107, 14. Χερσών ville de la Chersonèse Taurique 118, 16. Xiovía mère de S. Jean 106, 2. Ψιχά: μονή τῆς παναγίας δεσποίνης

ήμων Θεοτόχου των Ψιχα à Con-

stantinople 103, 4.

## BASQUE ET GAULOIS.

(Suite.)

Argi, tu; « Briller, é »; cf. le précédent.

Artza; « Ours »; en Guipuscoan et en Labourdin, présente certaines difficultés d'interprétation. M. Van Eys se demande s'il ne conviendrait pas d'y voir le Latin Ursa. Nous croyons difficile de ne pas le tenir pour Celtique d'origine; cf. Irlandais, Art, (même sens) — Gallois Arth, « Ours » et Arthal, « Murmurer, gronder à la façon des ours. » — Bas Breton, Harzal, « murmurer, japper, glapir », d'un Archaïque Harza. Ces formes néo-celtiques nous ramènent d'ailleurs à un ancien Gaulois Artos. Le Bas-Breton Ourz, le Cornique Ors constituent, de leur côté, des emprunts évidents au Latin Ursus. Par un phénomène phonétique qui se produit assez rarement, mais n'est pas, cependant, absolument sans exemple, le t primitif sera devenu tz en Basque. N'est-ce pas ce qui a lieu pour le Gaulois Ratis, « fougère », devenu Iratze (même sens) en Euskara? Malgré quelques anomalies au point de vue phonétique, M. Withley-Stokes n'hésite pas à rapprocher le terme Basque du Latin *Ursus*, — Grec "Αρχτος — Sanskrit Rksha — Ossète Ars — Arménien Arji — Schypétar ou Albanais Ari.

On n'est pas d'ailleurs trop d'accord sur la racine à assigner à ce mot. Boehtlingk et Roth le dérivent de Riç, « Ferire, laedere ». Kuhn, nous dit Pictet, partant du sens d' « Astre, constellation » qui appartient également à Rksha fait dériver ce nom de Rsh, arsh « Lucere ». C'est là, du reste, un point sur lequel nous ne croyons pas avoir d'avis à donner.

Ajoutons que le nom de l'ours, en raison de la force et du caractère belliqueux de cet animal, a volontiers été employé métaphoriquement pour désigner soit des hommes, soit même des déités. Sans rappeler ici l'exemple de la déesse gauloise Andarta, litt. « Grande Ourse », de Andi, « Magna » et Arta, « Ursa », nous pouvons citer l'exemple du dieu Artaios, litt. « Ursinus » assimilé à Mercure et vraisemblablement aussi Artogcnos, litt. « Ursi filius ». N'oublions pas non plus la déesse Artio (1). Enfin, en très Vieil Irlandais, Art, « Ours » était si bien devenu synonyme de « divinité » qu'on ne craignait pas de désigner ainsi N. S. Jésus-Christ luimême.

Passons maintenant aux noms propres d'hommes et de femmes où ce substantif figure soit comme élément unique, soit comme composant. Les inscriptions de la Gaule nous donnent ceux de Artos, Artios, Artius. L'on trouvera en Gallois Arthbiu, litt. « Vif comme l'ours »; Arthmaël, « Roi, prince des ours ».

<sup>(1)</sup> M. d'Arbois de Jubainville, des gentilices en ius dans la Revue Celtique; T. X; pp. 164 et 174.

C'est par un procédé analogue que le Latin a fait de Ursula, diminutif de Ursa, un nom de femme; que les anciens Germains ont employé le substantif Biorn, « Ours » comme épithète de Thor, le dieu de la foudre.

Il ne sera pas inutile de faire observer qu'en ancien Gaulois, un autre terme désignant le même plantigrade, à savoir Matus, d'où l'Irlandais Math, a joui d'une fortune presque aussi brillante. L'on adorait dans notre pays, un dieu Matunus, litt. « Ursinus » qui laissa son nom à la cité d'Andematunnum, aujourd'hui Langres et qui ne constitue, sans doute, qu'une abréviation pour Andematunnodunum, litt. « Forteresse du Grand (Dieu) Matunus. » Mentionnons encore les noms propres Matuos, Matua, Matucus, Matuco, Matuconius, Matucenus et Matugenos litt. « Fils de l'ours » ainsi que Matugenia, « Ursi filia. »

Que l'on n'oublie pas, enfin, l'Irlandais Mathghamuin ou Mathgambuin, « Ourson », litt. « Veau de l'ours » d'où le nom de famille Mac-mathghamna, « Fils de l'ourson », qui est devenu Mac-Mahon.

Pour en revenir au Basque Artza, rappelons que M. Luchaire pense le retrouver dans le nom d'homme Harsus des inscriptions Aquitaniques. Ne se rencontret-il pas dans des textes beaucoup plus récents. Ainsi, il est question, dans une charte de 1119, d'un certain Harse, « Ours », fils de Garcia belce, litt. « Le noir »; cf. Belza, « Niger ». Un autre document en date de 1314, mentionne comme citoyen de Pampelune, Arsa Miguel. Enfin, l'on nous parle dans un troisième écrit du nommé Wilhelmus Arz. C'est, du reste, le seul où Artz apparaisse comme nom de famille. Dans les précédents, il joue visiblement le rôle de prénom.

Bero; « Chaud »; à rapprocher visiblement de l'Irlandais berbaim, bervaim; « Je cuis, liquéfie, fais fondre. » — Gallois, berwi, « Bullire » — Bas Breton, bero, berv, beru, « Bouillant, bouilli à l'eau, un bouillon »; bervi, birvi, birfi, berfi, berudenn; « Un bouillon, temps d'ébullition »; Birvidik; « Ardent, pétulant, zélé. »

Le primitif se devait rencontrer sous une forme Borv, borvon en Gaulois, comme l'établirait la dédicace Borvoni deo de l'inscription conservée dans le salon de l'établissement thermal de Bourbonne-les-bains. M. Holder traduit ce mot par « Fervens, Bulliens » et regarde Borvo comme un surnom d'Apollon, vénéré en qualité de patron des sources Thermales. Son culte semble avoir été associé à celui d'une déesse appelée Damona et dont il serait difficile de déterminer les attributions.

La racine Borv apparaît dans les noms de plusieurs localités gauloises. Citons p. ex. Borvocetum, aujour-d'hui Burscheid, près d'Aix-la-Chapelle — Borvoialum, actuellement « La Bourboule », localité du Puy-de-dôme, renommée pour ses eaux thermales — Borvius, à présent Entrains ou Antrain, dans le département d'Île-et-Vilaine, sur les bords de la rivière de Coësnon, à 6 lieues sud d'Avranches.

Reconnaissons encore cette même racine borv dans le nom de la province de Bourbonnais d'où celui de la famille royale des Bourbons et vraisemblablement aussi dans l'Espagnol borbolhar, borbotar, « Bouilloner » et Borbollante, « Bouillonant » — Portugais, Borbulhar, berbulhar, borbotar, « Jeter des bouillons », et borbulhante « qui jette des bouillons ». Il serait, en effet, malaisé de tirer ces termes du Latin bullire.

Du reste, le latin fervere, fervidus doit, sans aucun

doute, être tenu pour apparenté au Gaulois berbaim. Ce dernier, non plus que le Basque bero n'ont donc rien à faire avec le Latin bullire, litt. « Produire des bulles », de bulla, « bulle » et dont proviennent l'Espagnol bullir; le Vieux Béarnais Borir, « bouillir » et borent, « Bouillant »; le Béarnais moderne, Bouri (même sens).

Rien d'étonnant, d'ailleurs, à ce que le v médial du Celtique soit tombé en Basque. Un phénomène identique ne s'est-il point passé pour Prootchu, « Profit », de l'Espagnol Provecho, aussi bien que pour Ohe, « Lit », du latin Fovea et sans doute aussi Bihotz, « Cœur », litt. « Le Vivant » du Gaulois Bivos, « Vivus ». Effectivement, le h médial de ces derniers termes doit certainement être tenu pour adventice et d'introduction plus récente.

Nous ne parlons pas de la transformation du o primordial en e dans Bero. Cette mutation semble assez fréquente en Basque; cf. Mendi, « Montagne », du Latin, Mons, montem — Leku, « licu », de locum — Gezur, « Mensonge », du Français « Gosse » etc.

Phénomène bizarre, les termes Gaulois et Euskariens semblent sur ce point offrir avec les dialectes Sémitiques aussi bien que Chamitiques, une affinité que nous n'hésitons pas à attribuer au seul hasard. On a p. ex. en Hébreu, Ba'ar, « Arsit, exarsit »; en Kopte, (dial. Thébain) bôr et avec redoublement, Berber, brbr, « Expellere, ebullire »; (dialecte memphitique), berber, « Ebullire »; Berbôr, bôrber, « Ejicere ».

Bero, tu; « Bouillir, i ; faire bouillir » ; cf. le précédent. Berro, A ; « Cresson », d'après Larramendi. Il y a tout lieu de le regarder comme apparenté au thême du vieux Gaulois beruro, « Cresson de fontaine ». — Irlandais biror, bilor — Cornique et Bas-Breton, beler.

Un doublet de cette forme, à savoir berula « Cresson » nous est indiqué comme Gaulois par Marcellus, de medicam. d'où le vieux Français berle.

Un second enfin nous serait fourni par l'Espagnol berro, « Cresson », visiblement pris au Basque ou tout au moins à un dialecte Ibérique, à rapprocher sans doute, du Gallois berw, (dial. septentrional) et berwy, (dial. du Sud).

La présence du double r dans l'Euskara et Espagnol berro présente quelqu'obscurité, au point de vue étymologique. Ne pourrait-on pas l'expliquer d'une façon satisfaisante, en admettant la chûte du u dans le Gaulois beruro? C'est ainsi que l'Espagnol Guerilla est devenu Gerla « Guerre » en Basque.

Beso, A; « Bras », sans doute apparenté au Bas-Breton Biz, « doigt » — Cornique bis, bys, bes — Gallois bys, « même sens » — Irlandais, Bissi (idem, en composition), d'un thême Gaulois bissi à rapprocher du vieux-Norrain Kvistr, « Rejeton, branche » d'où Il-Kvistr, litt. « Rejeton du pied » pour « doigt du pied ».

Toutefois une double objection pourra nous être opposée. La différence de sens est bien considérable entre ceux de « Doigt » et de « Bras ». Comment eston passé de l'un à l'autre ? En outre, de quelle façon expliquer le o final de Beso, qui, sûrement, ne saurait provenir du Gaulois Bissi, bissis ? La réponse à cette dernière question s'appliquera à la précédente. Cette voyelle terminale de Beso nous fait tout l'effet de n'être autre chose que la désinence augmentative on du Néolatin, mais avec chute du n final comme dans Gereño,

« Étalon » de l'Espagnol Garañon, même sens — Alo, de l'Espagnol Alon — Bekhokia, « Audace », de l'Espagnol becoquin, « Bonnet ». Nous traduisons done litt. le mot Basque par « Grand doigt », ce qui n'offre, comme toute, rien de bien étrange.

Au reste, il nous semblerait difficile de repousser toute idée d'affinité entre le Breton biz et le Kurde Bâzou, « Bras » — Persan, bâsou, « même sens ». Sans doute, l'on doit admettre que le Celtique a fait subir à ce mot, une déviation sémantique considérable puisque de la notion de « Bras », il en est arrivé à celle de « Doigt », mais des exemples de mutations semblables ne se rencontrent pas à chaque instant dans l'étude des langues? Est-ce que le Français « Paume » a juste la même signification que le Latin Palma dont il dérive? On ne niera pas, sans doute, l'étroite parenté du Basque Zango, « Jambe » avec le Landais Chanque, « Échasse »?

Il serait curieux, en tout cas, de constater que le terme en question ne s'est plus conservé que dans deux des groupes les plus éloignés géographiquement, de la souche Indo-Européenne. Ce n'est pas la seule fois, à coup sûr, que ce phénomène se produit ; voyez p. ex. Zakhurra, « Chien ».

Enfin, l'on vient d'expliquer en vertu de quel procédé de dérivation, le Basque beso a fini par reprendre sa valeur primitive de « Bras » qu'il avait perdue en Gaulois.

Besogain, a ; « Mouvement du bras par dessus l'épaule » ; litt. « Sommité du bras, au-dessus du bras » ; cf. Beso et Gain ; « Super, pars superior ».

BESOPE, A; « Mouvement du bras par dessous l'épaule », litt. « Sub brachio » ; cf. Pe, « Sub ».

Besoz-Beso; « Bras dessus bras dessous », litt. « Brachium par Brachium », la finale z marquant ici le médiatif comme dans Mendiz mendi; « de montagne en montagne », litt. « Mons per montem » — Parrez par; « En position égale », litt. « Par per parem ». N'avonsnous pas des procédés de formation très analogues, p. ex. dans nos locutions Dos-à-dos — Vis-à-vis — Terre-à-terre — Tête-à-tête, etc. Il est bon d'observer d'ailleurs que l'Euskara ne forme guères de composés par simple redoublement, ainsi que le fait le Français p. ex. dans Pousse-pousse, Coupe-coupe, Tam-tam.

BIDAL, I; « Trouver, é; procurer, é », litt. « Facere ad viam »; cf. Bide; « Chemin. ».

Bidaro onetan ibilten niz aise, bena bidaro gaichtoetan nekez yalgiten niz etchetik; « Dans le temps favorable aux voyages, je marche facilement; mais, quand le temps est mauvais. j'ai peine à sortir. » Bidaro se peut traduire littéralement par « Opportunitas via », de Bide, « Chemin, voie ». Voy. plus bas et Aro, « Saison, temps propice ».

BIDARRI, A; « Pavé »; litt. « Pierre de chemin », de Bide; « Via » et Harri, « Petra », voy. ces mots.

M. Van Eys estime que, correctement, on aurait dù écrire Harribide et cite, à ce propos, l'Allemand Steinweg, qui signifie quelquefois pavé. Nous aurions peine à nous ranger à son avis. Le sens littéral et sans doute aussi le plus fréquent de Steinweg est celui de « Voie empierrée ». Ce n'est que par extension qu'il revêt celui de « Pavé ». Le Basque Harribide aurait lui aussi la valeur de « Chemin empierré » et nullement celui de « pavé ». Le composé Bidarri est parfaitement cor-

rect, tant au point de vue de la syntaxe qu'à celui du sens.

BIDE, A; « Chemin, voie, passage », visiblement à rapprocher de l'Irlandais bith qui se rencontre dans des composés tels que Fo-bith; « A cause de, parce que », litt. « Sur le chemin ». Ceci suppose une forme gauloise Bèti-s; « Via, iter » dont la racine se retrouve dans le Latin archaïque betere, « Aller » et, sans doute aussi, dans la seconde partie du composé Grec (dialecte Dorien), Βουβῆτις; « Passage pour le bétail », de Βοῦς, « Bos ».

Le Basque Bide n'a visiblement rien à faire malgré une ressemblance phonétique et sémantique incontestable avec le Russe Pyt, « Chemin », non plus que le Zend Petho (même sens) ». Laissons également de côté, le Béarnais bie, « Chemin, voie », d'où le diminutif Biot, « Sentier, petit chemin », ce que dans la Loire-inférieure, on appelle une « Voyette », ainsi que le Vieux-Béarnais Bia du Latin Via, qui se retrouve sous une forme identique en Espagnol, Portugais et Italien. Du reste, le Latin Via est lui-même pour un archaïque Veia, vehia qui nous offre la même racine que Vehere, « Voiturer, transporter ». En effet, le chemin n'est-il pas la partie du sol spécialement consacrée aux transports?

En tout cas, l'on ne saurait douter que ce mot Bide n'existât déjà sous une forme très peu différente dans l'Ancien Ibérien; citons à preuve les noms des deux chaînes de montagnes, dont la première et la plus importante n'est autre que l'Idubeda, litt. « Chemin des bœufs », en Basque moderne Idibidea, de Idi « Bos » et Bide. Du pays des Cantabres, au Nord, elle continue vers le Midi jusqu'au pays des Celtibères en traversant la région occupée par les Pélendons.

Quant à la seconde, c'est l'Orospeda, litt. « Chemin, passage des veaux », en Basque d'aujourd'hui Oroxbide; cf. Orox, « Vitulus ». Cette dernière conserve encore à présent, son nom antique. Elle forme comme un cercle enveloppant les sources du Baetis ou Guadalquivir, lequel, comme on sait, arrose l'Andalousies pour se jeter dans la Méditerranée.

L'on conçoit le nom de gros animaux donné à des éminences du sol. Une chaîne de montagne a fort bien pu être comparée à un troupeau de ruminants; Montes exultaverunt sicut arietes et colles sicut agni ovium (1). Par exemple, ce qui s'expliquerait moins, ce serait l'épithète de « Chemin » appliqué à une chaîne montagneuse; ce serait plutôt celle de « Barrière » qui lui semblerait mieux convenir. Nous pouvons donc être certains que dans les locutions Idubeda, Orospeda, le terme Beda ou Peda, « Chemin, passage » se trouve pris dans un sens métaphorique. Lorsque nous disons p. ex. « Un passage de ramiers, de palombes », ce terme signifie spécialement « la troupe qui passe » et non la direction par elle suivie.

Du reste, les termes *Idi*, orox semblent aussi bien d'origine Celtique que *Bide* lui-même. Rien d'étonnant à ce que les Romains, à leur arrivée en Espagne, aient trouvé la carte de ce pays, chargée de noms gaulois.

Nous donnerons plus loin d'autres exemples du même phénomène linguistique. Est-ce qu'à ce moment là, les conquérants venus de la Gaule ne s'étaient pas, depuis

<sup>(!)</sup> Voyez Psaume CXIII, verset 4.

un certain temps déjà, établis en vainqueurs dans une grande partie de la Péninsule?

Ajoutons que Bide, « Chemin » n'a certainement rien de commun avec son homophone, marquant doute, interrogation, comme, par exemple, dans la locution Ethorri bide da; « Il est peut-être venu », par opposition à Ethorri da; « Il est venu ».

BIDEGABE, A; « Tort, préjudice », litt. « Sinè viâ » ou « ce qui en est dehors de la droite voie », cf. Bide et Gabe, « Sinè ».

Bihotz, A; « Cœur », tout bien considéré, nous fait assez l'effet de n'être autre chose que le Gaulois Bivos; « Vif, vivant »; rapprochez-en le Latin Vivus, d'un archaïque Gvivus; cf. le Grec Bίος, « Vie », lui-même pour un primitif ΓΓιός — Gothique, Quius, « Vivant ». — Anglais Quick, « Vif, prompt, animé » — Allemand, Queck, keck; « Eveillé, doué de vie, ayant de la vivacité » — Moyen-haut-Allemand, Quëc, këc, même sens. — Vieux-haut-Allemand, Quëc, quekh, chëc — Vieux-Slavon Jivo — Lithuanien, Gywas, « Vivant », d'une racine Indo-Européenne Giv, giv, d'où le Sanskrit Djivami, « Vivo ».

Ce passage du sens abstrait de « Vivant » à celui de « Cœur » nous semble assez dans le génie de la langue Basque. Est-ce que, comme nous nous sommes efforcés de l'établir dans un précédent travail, on n'a pas tout lieu de considérer le mot Beharri, « Oreille » comme une contraction de Behagarri, litt. « L'attentive, celle qui entend », de bea ou beha, « Audire » ?

Quant au s final devenant tz, nous savons que l'on a plus d'un exemple de ce phénomène phonétique; voyez ce qui a été dit à propos d'Anitz.

Enfin si le v médial est devenu ici h, c'est exactement ce qui a eu lieu pour *Prootchu*, « Profit » de l'Espagnol *Provecho*; Ohe, « Lit » du Latin Fovea.

Nous demandera-t-on maintenant pourquoi nous préferons pour Bihotz l'étymologie gauloise à la latine, pourquoi nous le faisons dériver plutôt de Bivos que de son synonyme Vivus. C'est qu'un dérivé de ce mot semble se retrouver dans le nom propre Bihoxus des inscriptions Aquitaniques que M. Luchaire tient pour synonyme du Latin Cordatus « Sensé, prudent, judicieux », de Cor, cordis. Cette circonstance semblerait de nature à faire remonter l'introduction du terme Bihotz en Basque et le remplacement du v médial par h, à une époque assez ancienne, sans doute antérieure à la conquête Romaine.

Вінотzка, ти ;. « Chagriner se, chagriné, éprouver, é une vive contrariété », litt. « Per cordem facere », de Bihotz déjà vu et de la suffixe allative-instrumentale ka.

BIL, DU; « Amadouer, é; flatter, é », ne doit-il pas être rapproché de l'Irlandais Bil, « Bon, sûr, heureux, fort, bien portant », lequel devait exister en Gaulois sous une forme bilos, bilis « Bon, sûr, aimable » comme le prouvent les noms propres Mandubilos que l'on a rendu par « Celui qui réfléchit bien » (1) — Bilicatus, litt. « Bon combattant », etc.

Ce serait la variante bili, bilis qui aurait donné, par voie de redoublement, naissance au nom de ville Bilbilis; litt. « La très forte, la très sûre », située près de Calatayud, dans la province de Saragosse.

Peut-être enfin serait-ce le même radical Bil que

<sup>(1)</sup> M. d'Arbois de Jubainville, Les noms Gaulois chez César et Hirtius, pp. 128 et suiv.

nous retrouvons dans la seconde partie du nom du chef Celtibère Intibilis. Il est vrai que l'origine du dissyllabe initial Inti n'est pas très claire. Serait-ce une altération pour Ande, préfixe d'intensité (Voy. Andi) et qui en Irlandais, devient Ind ou int, lorsqu'il est infecté par le s qui suit? Nous n'oserions trop le supposer. Dans cette hypothèse, le nom entier d'Intibilis serait tout Celtique et signifierait litt. « Grandement fort, le très sûr ».

Rappelons, en tout cas, que l'explication que l'on avait voulu en donner par le Basque actuel n'est point acceptable. Quelques uns prétendaient, en effet, y voir un composé pour Mendi-bil, litt. « Amas de montagnes ». Outre qu'on ne concevrait guères une telle dénomination affectée à un homme, observons que Mendi « Montagne » vient, sans conteste, du Latin Mons, tis et n'existait pas, à coup sûr, en vieil Ibérien. Même observation au sujet de Bil, synonyme d' « Amas, réunir, amasser » ce dernier parait se devoir rattacher au Latin Pila. En Français du XIVe siècle, on disait encore belle pile pour « Beaucoup ». Il n'a donc rien à faire avec son homophone au sens de « Bon, amadouer ».

En tout cas, le terme Gaulois ne saurait être rapproché du Latin Bellus « Joli », pour un primitif Benlus qui dérive lui-même d'une forme archaïque benus, dvenus, sorte de doublet de Bonus, dvonus.

Aurait-il, en revanche, quelque lien de parenté avec le grec φίλος, « Ami » — vieux Norrain, Bileygr — Allemand, Billig, « Juste, équitable, raisonnable » — Moyen et Haut-Allemand, Billewit, « Simple, innocent »? M. Kluge attribuerait volontiers à tous ces termes Germaniques, une origine Celtique. Peut-être convient-

il également d'en rapprocher le Lithuanien Gailùs, « Compatissant, miséricordieux »,

### C

Chipi, A; « Petit » en dial. Labourdin. M. Van Eys voit dans ce mot, une altération de *Chiki*; « Petit » dérivé lui-même, vraisemblablement de l'Espagnol *Chiquin*. Voy. Béarnais, *Chic*; « Petit ».

Nous préférerions, pour notre part, lui attribuer une origine Celtique; Voy. *Ttipia*; « Petit ».

Chipitasun, a ; « Petitesse », du précédent et de la finale substantive Tasun ; voy. Anditasun.

#### $\mathbf{E}$

Ele, A; « Gros bétail », en dial. Labourdin, d'après Larramendi, nous semble, lui aussi, de provenance Celtique.

Sans doute, nous ne songerons pas à le rapprocher de l'Écossais Allaid, p. ex. dans Ag-allaid, « Chèvre » mais serait-ce téméraire de lui supposer une parenté avec le Gallois Eilon, « Cerf » et Elain, « Faon »? Le même terme se retrouve, sans aucune doute, dans le Lithuanien Élnis, « Élan », le Vieux Slavon Jéleni, « Cerf ». Il devait faire partie du lexique Indo-Européen primitif, mais aura disparu du Vieux Germanique pour être remplacé par un synonyme dans lequel une gutturale ou spirante se trouve substituée à l'ancien n médial; cf. Vieux-Haut-Allemand, Élaho — Moyen-Haut-Allemand, Elch, ëlhe — Allemand, Elch — Anglo-Saxon, Eolh — Vieux-Norrain Elgr — Anglais Elk, d'où le terme de Alces employé par César pour désigner le

grand cervidé de la forêt hercynienne. M. Kluge estime que le doublet de l'Allemand, *Elen*, *elend*, *elenthier* a pu être pris au Lithuanien. Son introduction relativement récente dans la langue, ne permet guères, en effet, de supposer qu'il y soit entré par l'intermédiaire du Celtique.

Phonétiquement, Ele constitue donc, comme on le verra plus loin, une sorte de doublet d'Oreña, « Cerf ». La chûte du n final primitif dans le premier de ces deux mots est un phénomène très fréquent en Basque; cf. par exemple, Gereño, « Étalon », de l'Espagnol Garañon — Mazkaro; « Mouton ayant le museau bigarré », encore de l'Espagnol Mascaron, « Mascaron, masque grotesque » etc.

Signalons l'affinité que, jusqu'à nouvel ordre, nous devons tenir pour fortuite, du terme Basque avec certains correspondants dans les dialectes Sémitiques et Chamitiques. L'on a p. ex. en Assyrien Aile, « Bélier » — Kopte (dial. Baschmourique), Ail, « Bélier »; (dial. Memphitique), Oili; (dial. Thébain), Oile, oeilé idem et (dial. Memphitique), eioul, eoul; « Cerf », (dial. Thébain ieoul, eeieoul, eioul, eieoul, eei-eioul, (même sens).

Ez; « Non, ne pas » pourrait être regardé comme d'origine Latine aussi bien que d'origine Gauloise. Nous verrons tout à l'heure ce qui nous déciderait à préférer cette dernière. La particule souvent accolée en Gaulois avait le plus souvent une valeur privative ou négative; Ex.: Exomnus, exsomnus, exobnus, exsolnus, au féminin Exomna, exsomna, exomnia, exona; litt. « Sans peur, brave », parfois employé comme nom propre, de obnus, obnos, « Peur, crainte » — Exacos, exacon ou

Eks-âko-s, « Fade, sans saveur » de Ako-s; « Aigre, piquant », cf. Latin Acer. Ce terme servait à désigner une plante dont Pline nous donne la forme latinisée Exacum, litt. « La fade ». Le vieux naturaliste nous la représente comme douée de vertus médicinales. C'était une espèce de Centaurium, connue aussi sous le nom de « Fiel de terre ».

En tout cas, cet ex ou eks de l'ancien Gaulois perd souvent sa gutturale dans les dialectes Néo-Celtiques; cf. Vieil-Irlandais Éss, ess, ass, as, d'où le nom propre Esomu(i)n, Essamin, qui correspond parfaitement pour le sens au Gaulois Exobnos. Nous le retrouvons en Gallois sous les formes Ehofyn, « Intrépide », Éhouyn, éhofn et même, en dialecte du sud, echon. C'est le Choffn (même sens), du Moyen-Breton.

Cet ex, eks du Gaulois devient parfois a en Cornique. Le Bas-Breton le connaît sous la double forme e et ez; cf. Eaug, « Roué, le chanvre ou le lin » litt. « Sans saveur, sans parfum », parce que les fibres de ces textiles sentent fort mauvais, quand on les fait macérer dans l'eau. Ce mot, aussi bien que Eog, « Mûri, le fruit; amolli; qui a perdu son piquant naturel », comme le fait observer M. E. Ernault, se rattache au Gaulois Éxacon, déjà étudié.

Maintenant, le Bas-Breton spécialement dans les dialectes de Trégrier, Vannes et Cornouailles nous montrera Ex, ez, es jouant le rôle d'une particule aussi bien négative que privative, p. ex. dans Ezvezeff « Être absent », de Bezeff, « Adesse » — Exparex; « Extraordinaire », de Par, « Pareil » où le son primitif du ks s'est conservé — Espledet, « Distrait », de Pled, plet, « Attention ».

Avant de quitter le domaine Celtique, citons à titre de pure curiosité, le déchiffrement proposé par M. Monin, pour l'inscription tumulaire Sdaib sda trouvée en Touraine. Il propose de la rendre par le latin « Malis malus » ou « Mauvais aux méchants » (1). Nous y retrouverions le s initial, abréviation de ex, cks pris avec une valeur négative. D'autre part da « Bonus » serait pour le terme Gaulois Dagos, « Bon », d'où le Bas-Breton archaïque Da, « Agréable, bon ». C'est encore de là que vient notre locution Oui-da pour « Oui bien », équivalent parfait de l'Allemand Ja wohl. Toutefois, on s'expliquerait difficilement qu'à l'époque où l'inscription a dû être gravée, les vieilles formes Celtiques fussent déjà si altérées.

En tout cas, la particule ex reparait encore en Latin et quelquesois avec le même sens de négation, de cessation; cf. p. ex.: Exsanguis, exanimus, exarmatus, exhaeredo, excalceo, excludo. Le plus souvent, toutesois, e ou ex présixe possède dans cette langue, des valeurs notablement différentes, voy. p. ex. Essugio, « Je m'ensuis » pour Ex-sugio — Egredior, « Je sors » de Gradior, « Marcher » — Emitto, « Je lance » etc. Aussi devons-nous constater qu'au point de vue de la sémantique et sans doute aussi de l'étymologie, c'est du Gaulois plus que du Latin que se rapproche le terme Basque.

Ajoutons par parenthèse, qu'en général, lorsqu'un terme de cette dernière langue se peut expliquer à la fois par l'une ou l'autre des deux précédents idiômes, c'est l'étymologie Gauloise qui a le plus de chance d'être la vraie.

<sup>(1)</sup> M. Monin, Monuments des anciens idiômes Gaulois; chap. IV, p. 99 (Paris 1861).

Il convient du reste de rapprocher sans hésiter de la préposition Celto-latine ex, l'Osque Eh — Grec, éx, éx — Lithuanien, Isz — Vieux-Slavon Izu. Sans doute, elle existait dans la langue Indo-Européenne primitive.

Que le Ex primordial soit devenu Ez en Basque, cela semble tout naturel. La gutturale forte n'est-elle pas sujette à y tomber devant une autre consonne; ex.: Izit, « Effrayer » de « Excitare » — Frutu de « Fructus »

- Esetu de « Effectus », effet. Eliza, « Église » de « Ecclesia » Onzione, « Onction Errespetu, « Respect ».
- Ez, A; « Refus, négation, le non »; Ex. Eza edo baia behar dut; « Il me faut le oui ou le non », id est « que vous répondiez oui ou non ». Ce n'est autre chose que la particule précédente prise substantivement.
- Ezapen, A; « Impossibilité », litt. « La partie négative, ce qui est nul ou négatif ». Cf. Ez, a binde vocal et Pen finale comme dans Beherapen; « Période décroissante de la lune », de Behere, « Inférieur, en dessous » Gorapen; « Période croissante de la lune », de Gora; « En haut, en dessus » Hastepen, « Commencement » de Has, haste « Incipere » etc., etc.
- Ezbai, A; « Doute, incertitude », litt. « Est-ce oui, est-ce non? » de *Ezet* et de *Bai* particule affirmative.
- Ezdeus, A; « Vaurien » semble formé d'une façon assez singulière. Reconnaissons-y d'abord, la particule ez; « Non, sans » déjà vue. Quant à la partie finale Deus, « Rien », le prince Louis-Lucien Bonaparte y reconnaissait le Latin Deus, « Dieu ». La locution Deus ezta, deus ezda; « Il n'y a rien », correspondait littéralement à « Il n'y a pas même Dieu », lequel est partout. Deus a donc fini par prendre le sens d'une négation renforcée

comme notre mot « Rien », du Latin Rem, p. ex. dans « Il n'y a rien, je n'ai rien dit »; comme « Goutte », du Latin Gutta dans « Je n'y vois goutte ».

Ezdeus constituerait donc un terme hybride puisqu'il se compose de deux éléments pris à des idiômes différents, à savoir au Gaulois et au Latin. N'est-ce pas ainsi que nous avons formé en Français « Théodicée » du Grec Θέος et du Latin dicere — « Pyroligneux », de Πορ, « Feu » et de « lignum » — « Décimètre », de Decem et du Grec Μέτρον, « Mesure » etc. » ?

Au point de vue sémantique, *Ezdeus* ne répondrait pas mal à notre expression vulgaire « Un rien du tout » pour « un drôle ».

EZDEUS, TU; « Anéantir, i », litt. « Facere ad nihilum » cf. le préc.

EZDEUSKERI, A; « Acte nuisible, chose faite de travers », litt. « Un rien, une inutilité » cf. Ezdeus et Keri, suffixe substantive.

EZEZTA, TU; « Anéantir, i ; détruire, détruit » est d'une explication assez difficile. Nous avions d'abord cru y retrouver la particule négative redoublée, cette répétition n'ayant d'ailleurs qu'une valeur purement intensive. Au point de vue du sens, une pareille explication ne laisserait pas que de se heurter à certaines difficultés. Et puis que signifierait le Ta final? Mieux vaut, croyons-nous, tenir le mot Basque pour formé de Ez « Non, sans » et de l'Espagnol Estar, du Latin Stare et rendre le tout litt. par « Facere ut non sit, ut non stet ».

Ezin, A; « Impossibilité, impuissance » de Ez, « Non » et d'une finale substantive ou adjective in que nous retrouvons p. ex. dans Chotin, « Hoquet », de l'Espagnol Chotar, « Têter » — Urdin, « Gris » litt. « Porcinus Colon », de Urde, « Porcus ».

EZEN, DU; « Devenir, devenu impuissant »; cf. le préc. EZINBESTE, A; « Impossibilité », forme de Ezin déjà vu et de Beste, « Autre », forme archaïque conservée en Guipuscoan, mais qui en Bas Navarrais, se trouve généralement remplacée par Bertze. Le terme en question, formant en quelque sorte redondance pour le sens nous parait devoir se traduire litt. par Aliud impossibile.

G

GAL, DU; « Perdre, perdu; de perdre »; Ex.: Ene molxa galdu dut; « J'ai perdu ma bourse ». — Biziock galtzen dute gizona; « Les vices perdent l'homme ». Ce mot nous fait tout l'effet d'être d'origine Gauloise. Cf. Bas Breton, Koll, « Padre » et (dial. Vannetain Kollein — Ecossais Caill. La gutturale forte initiale a parfaitement pu s'adoucir en g comme dans Gaztiga, « Châtier », de Castigare — Gela, « Chambre » de Cella, « Office, cellier » — Gorte, « Cour », de l'Espagnol Corte etc.

Du reste, la différence de sens est trop considérable pour que nous songeions à rapprocher le mot Basque du Français Galer, » Égratigner », d'où, sans doute, l'Anglais To gall, « Excorier » et qui paraissent se rattacher à notre mot « Gale », dont l'origine reste si obscure.

On ne saurait davantage lui attribuer une parenté avec l'Espagnol Calar, « Percer, pénétrer, sonder, abaisser ». — Italien, Calare, « Baisser, descendre, diminuer », d'où le Français « Caler », synonyme de céder, p. ex. dans la locution « Caler doux ». Tous les mots dont il vient d'être question en dernier lieu se rattachent, sans aucun doute, au Latin Chalare, tiré

lui-même du Grec Χαλᾶν. Laissons de côté également le Vieux Proyençal et Vieux Béarnais Caler, « Falloir, importer » — Béarnais, Calle, « Falloir ». — Vieux Français Chaloir, du Latin Calere, « Étre chaud ».

Encore moins pourrait-il être ici question du Latin Callere, « Pouvoir, avoir, posséder » dont le double l ne se retrouve point en Basque.

GARAGAR, RA; « Orge » nous avait, à première vue, fait l'effet de dériver de l'Espagnol Gragea, « Dragée » — Portugais, Grangeia. Au moins dans ces deux derniers mots, le g tient la place d'une dentale primitive; cf. Vieux Provençal, Dragea — Italien Traggea. Ces termes, d'ailleurs, sont tirés du Bas-Latin Dragata, tragemata, dérivés eux-mêmes du Grec Τραγήματα, « Friandises », racine Τρακεῖν ου Τράγειν, « Manger ».

M. Psichari a très heureusement expliqué la substitution de la gutturale douce à la forte dans Dragea par l'adoucissement normal en grec moderne des dentales muettes, lorsque le mot qui précède est terminé par un n. Précisément, ce phénomène a dù forcément se produire dans des locutions telles que la suivante Φέρουσιν Τραγήματα, « On apporte le dessert ».

Sans doute, le grain d'orge dépouillé de son enveloppe a bien l'air d'une petite dragée et, d'autre part, l'intercalation d'un a entre le g initial et le r qui suit, se constate p. ex. dans Garhiña, « Cri de désespoir » à rapprocher du Français « Grogner » ; Espagnol Gruñir — Latin, Grunnire — Garailla, « Gravier » ; du Vieux-Français « Graille ». Quant à la finale ar, ra, on pourrait la considérer comme une simple dérivative comme dans Othar, ra, « Champs d'ajoncs », de Othe, « Ajonc » et rendre litt. le mot entier par « qui ressemble à la dragée ». Néanmoins, outre qu'un telle dénomination aurait quelque chose de bien recherché, on s'expliquerait difficilement que le nom Basque d'un végétal aussi répandu que l'orge n'ait été emprunté qu'à une époque relativement moderne aux dialectes Néo-Latins. Enfin, comment admettre que le second g de Grage qui représente un son légèrement aspiré soit redevenu gutturale forte en Euskara? L'inverse se concevrait plus aisément, à coup sûr.

Aussi, avons-nous jugé plus prudent de chercher l'origine de ce mot dans le domaine Celtique. D'abord, nous pensâmes la trouver dans l'Irlandais Calg, colg; « Barbe de l'orge », mais toujours avec la même finale ar, ra. Alors, l'appellation donnée à ce végétal constituerait un véritable pléonasme et pourrait se rendre au pied de la lettre par « Qui a la barbe de l'orge ». De plus, on ne concevrait guères la voyelle intercalée entre le l et le g et qui aurait amené la transformation de la liquide dentale en r, car la diphtongue consonnantique ne parait rien offrir de contraire aux exigences de la phonétique Basque; cf. Galgarri, « Pernicieux » — Bilgi, « Resserre, endroit où l'on ramasse les objets » — Elgar, « L'un et l'autre » — Halga, « Bruyère » — Bilgora, suif, etc., etc.

Mieux vaut en définitive, tenir le substantif Garagarra pour formé de Gari, « Blé », terme de provenance Celtique ainsi que nous l'allons exposer tout à l'heure et d'une finale gar où nous verrons une abréviation de Garratz; « Aigre, piquant ». Le sens du mot entier serait donc quelque chose comme « Blé piquant ». Impossible, on en conviendra, de désigner d'une façon plus exacte, la céréale en question, puisqu'elle se distingue précisément par des barbillons. Rappelons nous

qu'en Sanskrit, Çituçâka ou « Orge » signifie proprement « Épi acéré », pour opposition à Çitasûka, litt. « Épi blanc », c'est-à-dire « Blé, froment ».

Le tz final de Garratz serait tombé comme l'a fait la sifflante dans Baberruma, « Haricot », litt. « Fève inférieure », de Baba, « Faba » et Errumes, « Abject de peu de valeur ». Quant au i finale de Gari, il sera tombé, comme le font souvent les voyelles terminatives.

GARAGARILLA; « Mois de juin », litt. « Mois de l'orge », de Garagarra déjà vu et Ila ou Hila, « mois, lune ».

GARAU, A; « Grain » en Guipuscoan et Bas-Navarrais. Ce mot nous semble formé de Gari, « Blé », mais avec remplacement du i final par la désinence au laquelle indique « Généralisation, réunion »; ex.: Alzau, a; « Tas de foin, de fougère » de l'Espagnol Alza, « Hausse » litt. « Ce qui forme hauteur ». Garau se devrait donc rendre par « ensemble des objets qui ressemblent au froment », et, par suite, « Grain » en général. La provenance du mot serait donc encore Celtique; Voy. le suivant.

GARI, A; « Blé, froment » en dial. Guipuscoan est rapproché par Pictet de l'Irlandais Gart ou mieux Gort « Moisson encore sur pied » et par suite « Blé » — Gallois Garth, et, au pluriel Girth. — Bas-Breton, Garz, « Haie » et Gorz, dans li-orz; « Courtil, jardin » d'une forme gauloise Gortos; « Jardin, champ ».

On serait donc, par une transition facile à comprendre, passé de l'idée « d'Enclos, jardin » à celle de « Récolte, moisson », puis à celle de « Blé, grain récolté ». Quant au *i* final du Basque, il tiendrait la place d'une dentale primitive, comme dans *Zori* « Sort », synonyme de *Chorthe* plus spécialement employé en Basse Navarre, du Latin, *Sors*, sortem. D'ailleurs,

cette finale i possède par elle-même une valeur de participe passé; cf. Gazi. « Salé » de Gatz « Sel ». Gari, tiré de Gart, gort voudrait donc dire, au pied de la lettre « Moissonné, ce qui a été moissonné ». N'est-ce pas, somme toute, à peu près le sens de notre mot « Blé, bled », de Ablata (sous-entendu Messis).

Par exemple, là où nous aurions peine à adopter la façon de voir du savant Génèvois, c'est dans l'explication qu'il donne du terme en question. Il la fait venir d'une racine gr « Deglutire », d'où le sanskrit Gâritra « Riz » — Kurde, Garez, « Millet » — Arménien, Goreag.

Pictet regarde, en quelque sorte, la racine  $g\bar{r}$ , « Confici, concoqui Stomacho » et, par extension « Senescere » comme un doublet de la précédente. C'est d'elle que dériveraient le Latin Granum — Irlandais Grán — Gallois Grawn — Cornique Gronen — Bas-Breton Greunen et Singulier Singularissime Greun, d'un Vieux Gaulois Grânon, « Blé », à rapprocher visiblement de l'Allemand, Vieux Norrain et Suédois. Moyen haut Allemand Korn — Vieux Haut Allemand Chorn, « Blé » — Gothique Káurn — Anglais et Anglo-Saxon, Corn; « Blé » — Hollandais, Graan (sans doute pris au Latin ou au Français) et Koren, « Blé, grain » — Vieux Slavon Zruno, zrino, « Grain » — Russe, Zerno (même sens) — Polonais, Ziarno, idem — Tchèque, Zrno — Illyrien, Zarno — Lithuanien, Žirnis, « Pois » — Afghan, Zarai, zarai et peut-être même Grec Γυρις, « Fleur de farine » Dans cette hypothèse, il y aurait entre le Latin Granum et le Basque Gari, une sorte de parenté, à la vérité des plus éloignées.

Que l'étymologie de Garez, zrīno soit bien celle qui vient d'être dite, nous n'y contredirons pas, mais d'un autre côté, la présence du t final dans les formes Irlandaise et Galloise Gort, garth ne se prête guères à une pareille dérivation. Si, comme nous l'admettons volontiers sur l'autorité de Pictet, le Basque Gari doit être rapproché de Gort, il ne saurait rien avoir à faire avec le Latin Granum, l'Allemand Korn.

On doit, au contraire, le rapprocher du Latin Hortus, «Jardin » — Osque, Hurtum — Grec, Χόρτος; « Herbe », foin, gazon, herbe, pâture, fourrage, jardin potager, clos, haie d'une basse-cour - Allemand, Garten (d'où notre mot « Jardin », archaïque Gardin. — Moyen Haut Allemand, Garte — Vieux Haut Allemand Garto - Vieux Saxon, Gardo - Vieux Frison et Gothique, Garda — Gothique, Gardso, « Cour, maison, famille » — Vieux Norrain, Gardr, « Clos, enclos, haie, maison » - Suédois, Gaord, « Cour, maison, habitation », d'où le composé Kirken-gaord, « Cimetière », litt. « Cour de l'église ». Peut-être y a-t-il une parenté à établir entre tous ces mots et le Vieux Slavon Gradu, « Ville, forteresse, enceinte » — Russe Gorod, « Ville » — Lithuanien, Gárdas, « Parc, enceinte ». En tout cas, M. Kluge regarde ces termes Letto-Slaves comme pouvant fort bien avoir été pris au Germanique. Il repousse d'autre part, l'opinion qui consisterait à chercher la racine de Garten, garden dans l'Allemand Gürten, « Environner, ceindre, sangler ». Effectivement, ce dernier terme est purement Germanique et, d'autre part, la comparaison avec le Grec Χόρτος; le Latin, Hortus visiblement apparenté au substantif Allemand Garten semble bien démontrer que ce dernier remonte à la période Indo-Européenne.

Pour se rendre compte d'ailleurs des diverses significations d' « Enclos, maison, famille, prairie » revêtus

par le Grec Χόρτος aussi bien que par le Vieux Norrain, Gardr ou le Gothique, Gards, il faut, comme le remarque M. Kluge nous reporter à cette époque antique où chaque division de la tribu détenait à titre éphémère d'abord, puis, plus tard en toute propriété, une portion du sol environnée de haies ou de barrières. Ce qui n'était pas clos n'appartenait à personne en particulier et restait le bien commun de tous les membres de la peuplade. Tout clos supposait par là-même une habitation et des champs cultivés ou des pâtures dont le public n'avait plus droit de jouir.

Ajoutons, en terminant, que Gari dans l'hypothèse par nous adoptée comme la plus probable, ne saurait non plus rien avoir malgré une ressemblance incontestable sous les deux rapports morphologique et sémantique avec l'Allemand Gerste, « Orge » — Moyen Haut Allemand, Gërste — Vieux Haut Allemand, Gërsta — Hollandais, Gerst. C'est, comme le fait observer M. Kluge, nne dénomination spéciale dans le groupe Germanique aux seuls dialectes Allemands. Elle n'en doit pas moins être considérée comme primitive, puisqu'elle présente une parenté bien qu'éloignée avec le Latin Hordeum — Arménien, Gari — Géorgien, Keri — Ossêli, Chor — Pehlevi, Jurd-âk, « Grain, blé » — Beloutchi, Zurth-âni, même sens.

Pictet croit devoir rapprocher tous ces mots du Persan Ch'ur, « nourriture » ; Ch'urdan, « Manger ». Voyez Zend qĕrĕ, qar « Edere », mais il en sépare nettement Hordeum auquel il assigne pour source le sanskrit hṛdya « Aimé, désiré, agréable » d'où au féminin hṛdyā, sorte de plante médicinale, de la racine hṛd, « Cœur ». Dans cette hypothèse, toutefois, on aurait dû s'attendre plutôt à une forme Latine Cordeum. Mieux vaut donc

admettre comme le font aujourd'hui la plupart des étymologistes, la parenté de *Hordeum* et de *Gerste* dont la racine se retrouverait dans le sanskrit *Ghrs*; « Étre raide, hérissé ». Cf. le Latin *horrere* pour un primitif *Horsere*. Cette épithète de « hérissé, épineux » ne convient-elle pas en effet d'une façon toute particulière à l'orge?

En tout cas, il est plus que douteux qu'aucun des mots que nous venons d'étudier ait rien à faire avec le Grec Κρῦθή, « Orge » et (dial. Homérique) Κρῖ οù Pictet pense retrouver la racine sanskrite Çri, « Richesse, bonheur, beauté » appliquée comme épithète, ajoute cet auteur à divers végétaux, tels que le Pinus longifolia et le clou de girofle. Laissons-lui toute la responsabilité d'une pareille étymologie.

- GARICHA; « Verrue » en dialecte Biscayen, litt. « Petit grain », ce qui ressemble à un grain. Voy. le précédent et pour la finale tch, cf. Akhetcha, « Verrat ».
- GARICHU, A; Synonyme du précédent, de Gari et de Chu, suffixe dont ch ne semble être qu'une contraction.
- GARIELA; « Mois de juillet », litt. « Lune du blé, moment où on le fauche ». Cf. Gari et ela pour Ila ou hila, « Lune, mois ».
- GARILLA; Synonyme et doublet du précédent; cf.
- Go, particule répondant à nos prépositions « A, pour » et servant parfois à former le futur; Ex. : *Izango dot*; « Je serai » de *Izan*; « Été, qui a été » et *dot*, « Habeo » Voy. *Ko*.

(A suivre.)

Cte DE CHARENCEY.

## ZOROASTRIAN ELEMENTS

## IN MUHAMMEDAN ESCHATOLOGY

The influence of Persia on her Arab conquerors was profound and lasting. In literature especially the current of Iranian thought is manifest, and theology most of all is imbued with Persian elements (Brockelmann, Gesch. der arab. Lit., i. 71-72). Even before the defeat of Yezdegerd III, the last of the Sassanids, in 642, this innovation had begun, for Muḥammad himself had incorporated, whether consciously or not, certain features of Zoroastrianism, doubtless already current among the Arabians, into the teachings of Islâm.

Traces of Persia are to be seen with special clearness in the Islamitic eschatology, a combination of Judaeo-Christian, pre-Muḥammedan, and Parsi elements (Rüling, Beiträge zur Eschatologie des Islam, Leipzig, 1895, 3, 63; Wolff, Muhammedanische Eschatologie, Leipzig, 1872, Introd. xi., 193 n.). Speculations on the future life play a most important part in Muḥammedan theology (1), so that there is scarcely a religious treatise in

<sup>(1)</sup> The chronological development of Muhammedan eschatology is well sketched by Rüling, op. cit. The oldest Iranian documents may probably be referred to the seventh century B. C. The later Pahlavi texts, which contain chiefly old material amplified, extend from the sixth to the eleventh century A. D. (West, Grundr der iran Phil., ii, 80).

Arabic which does not deal more or less fully with problems of this nature.

The Indo-Iranians, like the Assyro-Babyloniaus, the Hebrews, and the Egyptians, possessed a highly developed eschatology (Scherman, Materialien zur indischen Visionsliteratur, Leipzig, 1892, Jackson, Iranische Religion, chap. ix., in Geiger and Kuhn's Grundriss der iran. Philologie, ii.). The Iranians especially would naturally influence the faith of Muḥammad by their belief in the resurrection of the body, in the day of judgment, and in heaven and hell. It is here my aim to discuss as concisely as possible the principal traces of such Persian modifications in popular Muḥammedan eschatology. I shall begin in all cases with the Iranian belief, as being the earlier, and shall then proceed to the modified form as it appears in Islâm.

According to the Parsi view as it is stated in the Pahlavi texts (1), which give more detailed information on the eschatology than the Avesta itself, the soul remains for three days after death near the body, in joy or in pain according to its deeds. At the dawning of the fourth day it departs on its journey to its future home. If it has been righteous, it enjoys the sweetest perfumes wafted « from the more southern side, from the direction of God ». Here a maiden of surpassing beauty meets it, and in

<sup>(1)</sup> The Iranian texts cited are the following: Avestan, Ys. = Yasna, Yt. = Yasht, Vd. = Vendidåd, ed. Geldner, Stuttgart, 1886-1896, Aog. = Aogemadaècà, ed. Geiger, Erlangen, 1878, frag. Tahm. = fragments Tahmuras, ed. Iranmesteter, Le ZA. iii. 53-77; Pahlavi, AV. = Arṭâ-î Vîrâf, ed. Haug and West, Bombay and London, 1872, Bd. = Bûndahishn, Dd. = Dâṭistân-î Dînik, Dk. = Dînkarţ, Mkh. = Dinâ-î Maînôg-î Khraţ, Sd. = Saddar, Sg. = Shikand-Gûmânîk Vijâr, Sls. = Shâyast lâ-Shâyast, all tr. West. SBE. v., xviii., xxiv., xxxvii., xLvii.

answer to its enquiries declares that she is the impersonation of its good deeds (Yt. xxii. 6-13, 19-36; AV. iv. 9-12, xvii. 2, Dd. viii. 4, xx. 2, xxiv. 2, 4, xxv. 2, 4, Mkh. ii. 114, 158).

The Avesta gives us a vivid picture of the good soul's journey to its heavenly life in the following words (Vd. xix. 28-34, cf. Yt. xxiv. 53-64, Aog. 5-18): « After a man hath died, after a man hath passed away, afterward the wicked, malignant demons burst the bond (?) asunder. The dawn of the third night cometh, the morning shineth. Unto the mountains all glorious with Righteousness cometh the well armed Mithra. The sun riseth.

- "The demon named Vizaresha, O Spitama Zarathushtra, draggeth bound the soul of wicked, demon-worshipping men of evil life. He goeth over the paths created by Time both for the wicked and for the good. At the Chinvat bridge created by Mazda he demandeth both of consciousness and soul the use of his possessions which he hath made in the material world.
- « The fair, well-formed, sturdy, beautiful (maiden) cometh, beneficent (?) stout (?), keen-sighted (?) (1) endowed with (good) qualities, virtuous. She draggeth the evil soul of the wicked to darkness. She conveyeth the souls of the righteous beyond Hara Berezaiti. Beyond the Chinvat bridge she placeth them on the bridge (?) of the heavenly angels.

<sup>(1)</sup> Av. spānavant is, I think, to be connected with the root spā, cf. spānah a increase spāna as the tenth name of Ormazd, Yt. x. 1, and svāntasya RV. x. 61, 21 glossed by Sāyaṇa as pravṛdāhasya srāmtasya vā. The second word, nivavaiti, should be compared with niv or niv sthāulyē of the Dhātup., and with Xenophon, Anab., iii. 2, 25, Μήδων δὲ καὶ Περσῶν καλαῖς καὶ μεγίσταις γυναιξὶ καὶ παρθένοις. The third word pasvaiti seems to be from the root pas a to see of Skt. (s)paš. The tradition renders a attended by her dogs, quick of insight, rich in children so.

- " Up riseth Vohu Manah from his golden throne. Saith Vohu Manah: Whence art thou come, thou righteous one, from the corruptible world to the incorruptible world?
- « Well pleased the souls of the righteous pass before Ahura Mazda, before the Amshaspands, before the golden throne, before the House of Song, the abode of Ahura Mazda, the abode of the Amshaspands, the abode of the other righteous ones.
- « When the righteous man hath been purified after death, the wicked, malignant demons fear the perfume even as a sheep hunted by a wolf feareth the wolf.
  - « The righteous dwell together ».

The fate of the evil soul is the precise reverse of that of the righteous one (Yt. xxii., AV. iv., xvii., Dd. xxv. 1-5, Mkh. ii. 114-144, 158-181, and see Jackson, Biblical World, viii. 149-163, Casartelli, Philosophy of the Mazdayasnian Religion under the Sassanids, tr. Firoz Jamaspji Dastur Jamasp Asa, Bombay, 1889, §§ 273-275, Cama Memorial Volume, Bombay, 1900, 74-78).

The account of the fortunes of the soul as taught in Islâm shows unmistakable evidences of Zoroastrian influence. The soul departs from the body at once, however, instead of remaining near it for three days, and journeys either to the presence of God or to hell. It then returns to the body. So quickly is this trip made, that the washers are still busy with the corpse (al-Ghazâlî, Perle préc., ed. L. Gautier, Genève, 1878, 9-17). The soul then seems to stay for a month near the building in which the man had lived, after which it remains a year near its grave, departing then to the place where spirits must remain until the Last Day (Wolff, 76-79). One must, however, bear in

mind that Muhammedan accounts concerning the state of the soul from the time of death until the Resurrection are exceedingly unclear and contradictory (Rüling, 43-44).

The contrast between this vagueness and the exactness of Zoroastrianism is very marked.

The two faiths are very much alike in their belief that the soul shortly after death meets an incarnation of its deeds done in the body. The passage already quoted from the Vendidâd gives an idea of the Iranian concept of the embodiment of a righteous life. Contrast with this the horrible evil soul described by Arţâ-î Vîrâf, xvii. 12 « as a profligate woman, naked, decayed, gaping (?) (vašâţak) bandy-legged, lean-hipped, and unlimitedly spotted (?) (akanârak-darîm), so that spot was joined to spot, like the most hideous, noxious creature, most filthy and most stinking » whose greeting to the miserable soul is: « On account of thy will and actions I am hideous and vile, iniquitous and diseased, rotten and foul-smelling, unfortunate and distressed, as appears to thee » (AV. xvii. 15).

So too when the soul of the Muslim has returned to his grave, which « is made broad about him », « there cometh to him a man (1) with the fairest robes and sweetest perfumes and saith: I shall tell thee the glad tidings which thy Lord desireth to have told thee on this thy day which was promised thee. Then saith the man to him: Who art thou, God's benison upon thee! I have seen no fairer man on earth than thou art. And he answereth: I am thy pious deeds. »

<sup>(1)</sup> It is worth noting that the Avestan fravashi is always feminine, and that three archangels, Spenta Armaiti, Haurvatat, and Ameretat are female. Muhammedanism, on the contrary has only male angels.

But the Kâfir sees his wickedness appear before him in his narrowed tomb as a hideous man of evil odor (قبيح), whose first words are a curse (الرجم مستن الريح)), whose first words are a curse (الرجم مستن الريح) (Wolff, 64-65, de Vaux, Fragments d'eschatologie musulmane, CR. du III. Congrès sc. int. des Cath., II. Sect., 17, 18, 21). Al-Gazâli's Perle précieuse, 21-22, says that this incarnation of the evil soul is a dog or a pig.

The parallelism here noted seems to show clearly that the Muhammedan idea is borrowed from Iran. Haug, Artá-i Viráf, Introd., 61-62 and n., has already observed this, but his view that « this beautiful maid [the incarnation of the soul of the righteous Mazdayasnian] has probably given origin to the Huris, or celestial virgins, of the Mohamedan paradise » is, in my judgment, incorrect, although she is, as he adds, « probably identical with the Fravashi » (cf. Casartelli, § 275, Hübschmann, Jahrb. f. prot. Theol., v. 241-242, and see for Indian parallels Scherman, 120). The Zoroastrian fravashi is practically « nothing else but the good deeds of animate beings and good products and properties of the inanimate » (Madan, Fravashis, 14, see Casartelli, §§ 112-120, Söderblom, Rev. de l'hist. des rel., xxxix, 229-260, 373-418, Jackson, Iran. Relig., p. 643, read in proof), and her relations with the soul are pure. The Huri has nothing to do with the Muslim's earthly career, and exists merely for his gratification after death.

It is possible also that we have in the two angels of the grave in the Muḥammedan system, Munkar and Nakir, a trace of the Iranian demon Vizaresha, « who struggles with the souls of men which have departed, those days and nights when they remain in the world; he carries them on terror-stricken, and sits at the gate of hell »

(Bd. xxviii. 18, cf. Vd. xix. 29, and see the picture of Vizaresha in the Persian painting representing the last judgment given by M. D. Conway in the Cosmopolitan, May, 1888, p. 178). Munkar and Nakir, who are not personified in the Qu'rân, appear before the dead in his grave in terrifying aspect and question him concerning his belief or unbelief (Wolff, 65, 71-73). The analogue here suggested is not very strong, but should be cited for the sake of completeness.

Between the Muhammedan and Iranian systems of religion a fundamental difference exists which causes a wide divergence of development. Zoroastrianism teaches that the soul goes to heaven, Haméstagán (the abode of souls whose good and evil deeds exactly counterbalance), or hell, on the morning of the fourth day after death, und that they remain there until the Last Day. On that great day, according to the later Iranian scriptures, hell is purified when a stream of molten metal covers the earth, and the unhappy inhabitants of the inferno, excepting the actual creations of the Evil One, are joined to the company of the blessed. Then there will be a new heaven and a new earth.

Such teachings find no place in Islâm, for the rewards of heaven and the agonies of hell begin in reality only on the day of Resurrection (Rüling, 8-9, 27, 35).

This distinction between the two religions must be kept constantly in mind.

According to Zoroastrianism as well as Muḥammedanism the soul of each man must appear before a judge and be weighed in the balance after his life-book has been read, and then pass over the terrible bridge from which the wicked fall to hell. Here Islâm seems evidently indebted to Irân. Some of these doctrines are common to the Iranian and Egyptian religions (J. J. Modi, J. Bo. Br. RAS., xix. 365-374), while the bridge of judgment is found not only in Irân but in India, mediaeval Europe, and elsewhere (Scherman, 117-119, 102-110, Becker, Contribution to the comparative study of the mediaeval visions of heaven and hell, with special reference to the Middle-English versions, Johns Hopkins Diss., Baltimore, 1899, 18, 44, 76, 83, 90, 97). The recording angels are found also in Tâoism, see Kan Ying Phien, 2, tr. Legge, SBE. xl., 235-236, Julien, Livre des récompenses et des peines, Paris, 1835, 10-16).

In the Parsi doctrine of the future life the soul, after meeting the incarnation of his earthly deeds, as has been described, proceeds to the place of judgment. This is the famous Chinvat bridge which stretches from the « Peak of Judgment » (Čakâţ-î Dâitîh) in Airân-vêj to Alburz (Dd. xxi. 1-2). Here his judges have their station. They are Mithra, Sraosha, and Rashnu (Mkh. ii. 118, Dd. xiv. 3-4, Great Bd., tr. Darmesteter, Le ZA. ii. 321, Casartelli, §§ 103-108).

Their duties are clearly defined in the Pahlavi texts. Mithra acts as the keeper of the accounts which Vohu Manah prepares by recording thrice daily the deeds of the soul, and he may thus be compared with Thoth in the Egyptian eschatology. The Avesta has a few allusione to the final account, as Ys. xxxi. 14:

# menderdm destiedes denna mender des menders des m

« therefore I ask thee, O Ahura, what is coming and is to come, — what claims in the entries above shall be made upon the righteous, and what upon the wicked, and how these will stand when the entries are balanced » (tr. Jackson, A Hymn, 11, cf. his notes to the passage, ibid., 45-47). A similar idea is found in Ys. Lv. 4 (cf. Jackson, Proc. A. O. S., Oct., 1887, 213):

nhari-meartjn», on nharime polo nharimentson nomjni sesno etem tank etosansin», on nesjojenj nsin etin», nton etoafp

« every righteous man that comes, making his absolution with this in a benediction, mayest thou (O Asha) credit with good thoughts, good words, and good deeds. »

With these accounts of the book of the soul we at once compare the Muhammedan life-book, which two angels are writing for each man day by day, one spirit recording his good deeds and the other his evil. The Qu'rân has many allusions to the book of life (Rüling, 18-19), of which a few passages will suffice. Sûr. Lxxxii. 10-12 we read: مَرَّنَ عُلَيْلُمْ لَحُافِطَينَ كُلُماً كَاتِينَ يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ مَا تَفْعَلُونَ verily over you are guardians, mighty scribes, knowing what ye do ». Sûr. xlv. 27-28: وَتَرَى كُلُ الْمَهُ تَدْعَى:

الَّى كَتَابِهَا ٱلْيُومُ تَجْرُونَ مَا كُنْتُم تَعْمَلُونَ هَذَا كَتَابِنَا يَنْطَقُ عَلَيْكُم بِٱلْحَقّ and thou shalt see all people » أنَّا كنَّا نَسْتَنْسَعُمْ مَا كنتُم تَعْمَلُونَ kneeling. All people shall be called unto their book. That day ye shall be recompensed for what ye have done. This our book will speak truth concerning you. Verily we have transcribed what ye have done. » Sûr. Lxxxiv. فَأَمَّا مَنْ أُوتَى كَتَابُه بَيمينه فَسُوْف بْعَاسَبْ حَمَابًا يَسِيرًا وَيَنْقَلْب : 12-7 الِّي أَهْلِهِ مَسْرُولًا وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كَتَابَهُ وَرَآءَ ظَهْرِهِ فَسُوفَ يَدْعُوا فُبُوراً and as for him whose » وَيُصلَّى سَعِيرًا آنَهُ كَانَ فَي أَهَّلَهُ مَسْرُوراً book shall be given him in his right hand, he shall have an easy account, and shall return to his people merrily; and as for him whose book shall be given him behind his back, he shall invoke destruction, and be burned in hell, for verily he was merry with his people. » On these teachings the later popular writings enlarged, as was almost inevitable (Wolff, 56, 69-71, 139-141, 144-145, Perle préc., 87-88).

Rashnu the just (Rašn-i râst) in the Zoroastrian teaching, like the Egyptian Anubis, holds the yellow golden scales (tarâcûk-i zarţ-i zarîn) in which the good deeds of the soul are weighed against his evil deeds. This golden balance is mentioned time and again in the Pahlavi texts, and it « renders no favor on any side, neither for the righteous nor yet for the wicked, neither for the lords nor yet the monarchs. As much as a hair's breadth it will not turn and has no partiality, and him who is a lord and a monarch it considers equally, in its decision, with him who is the least of mankind » (Mkh. ii. 120-122, cf. AV. v. 5, Dd. viii. 1, and consult Casartelli, § 277).

The duty of Sraosha here is to assist the righteous soul across the Chinvat bridge to Heaven (AV. iv. 6-7, v. 2, Mkh. ii. 124, Casartelli, § 105), and he is often aided in this by Atar (the Fire) and the Good Wind (Vâi-i šapîr, Great Bd., tr. Darmesteter, Le ZA. ii, 309-310).

The Chinvat bridge is mentioned repeatedly in the Iranian scriptures. Thus a Gatha passage says (Ys. xLvi. 11):

Firmean imtmete freye imoafe ifwahd whoteto femilian mean teese firm harion mitene enegrych moterne mily to skithe came imported to come miliage inside the meaning finon in its second in the second meaning imported to second in the sec

« The Karaps and Kavis did unite themselves with the powers to destroy man's life by evil deeds, whom their own soul and own religion is to make howl, when they are to come where the Chinvat bridge is, members for all eternity of the household of the Lie » (cf. also Ys. xix. 6, Li. 13, Vd. xviii. 6, AV. iv. 7, v. 1-4, Dd. xx. 3-4, Mkh. ii. 115-124, Sd. i. 4). The bridge is described most fully in Dd. xxi. 2-7: « as it were that bridge is like a beam of many sides, of whose edges there are some which are broad, and there are some which are thin and sharp; its broad edges are so large that its width is twentyseven reeds, and its sharp sides are so contracted that in thinness it is just like the edge of a razor. And when the souls of the righteous and wicked arrive it turns to that side which is suitable to their necessities, through the great glory of the creator and the command of him who takes the just account. »

The balance and the bridge were borrowed from Parstism by Islâm (Hübschmann, 242). The Qu'rân has references to the balance (Rüling, 20-21), as Sûr. vii. 7-8: وَالْوَنْ فَمَن نَقَلْتُ مَوَارِينُهُ فَأُولَانَكُ هُمْ ٱلْمُعْلَمُونَ وَمَن خَقَت يَقْلَدُونَ مَوَارِينُهُ فَأُولَانِكُ هُمْ ٱلْمُعْلَمُونَ وَمَن خَقَت مَوَارِينُهُ فَأُولَانِكُ هُمْ ٱلْمُعْلَمُونَ وَمَن خَقَت مَوَارِينُهُ فَأُولَانِكُ اللَّهُ مَوَارِينُهُ فَأُولَانِكُ ٱلَّذِينَ خَدروا ٱنْفُسَم بَا كَانُوا بِأَياتِنَا يَظْلَمُونَ وَمَن خَقَت and the balance on that day shall be true, and whosesoever balance is heavy, they are happy, and whosesoever balance is light, they are they who have destroyed themselves, وَنَضَعُ : But they abused our signs ». Sûr. xxi. 48: وَنَضَعُ وَالْمُوارِينَ ٱلْقَسَطُ لَيُومِ ٱلْقِيَامَةُ فَلَا تَطْلَمُ نَفْسَ شَيَّا وَانْ كَانَ مِنْقَالَ حَبَّة مِن " and we shall set just balances for the day of resurrection, and no soul shall be defrauded in aught, even though it be the weight of a grain of mustard. »

On the day of resurrection the great balance, which is elaborately described in the Book of the Resurrection (Wolff, 146-147, cf. Perle préc. 58-59) is set up by Gabriel (Wolff, 134) and the simple confession of faith: لا الد الآ , written on a leaf as large as the head of an ant outweighs all the soul's sins of omission and commission.

According to other Muḥammedan accounts the good deeds are weighed in one scale of the balance against the evil deeds in the other, or else the life-books, or even the souls themselves are put in the balance (Rüling, 56, 58-59, Sell, Faith of Islam, 225-226. For Indian parallels see Jackson, Actes du X<sup>me</sup> Congr. des Orient., ii. 65-74, for Egyptian, Modi, J. Bo. Br. RAS., xix. 371).

From the idea of the Chinvat bridge the Muhammedan

theologians received the famous bridge aş-Şirâţ (Rüling, 63, Hübschmann, 242, Scherman, 105-106), although in this sense is not found in the Qu'ran (Rüling, 27). This bridge aş-Şirât is « thinner than a hair, sharper than a sword, and darker than night » (Wolff, 147-148). The righteous pass over it swiftly as a lightning flash, but the less upright Muslims consume a longer period in proportion to their guilt, so that some take twenty-five thousand years to complete the journey (Wolff, 109, 114-115, 148-149, Perle préc., 43, 69-70, 72-73). Like Sraosha, who with Atar guides the soul of the pious Mazdayasnian aross the Chinvat bridge, Gabriel keeps the Muslim from falling into the pit of hell into which the Kafir is tumbled headlong (Wolff, 150, cf. also 134). According to other Muhammedan writings the Prophet himself grasps the hands of his faithful and guides them over the awful bridge (Rüling, 64).

When the judgment is over and the bridge has been crossed the righteous soul proceeds joyfully to Heaven. According to the Zoroastrian system this « is the place of Aûharmazd, which they call 'endless light'» (Bd. i. 2, cf. frag. Tahm. xxxvIII. in Darmesteter, Le ZA., iii. 69-70 and the Avestan phrase (uluga). The portrayals of the abode of the blessed are not extensive in the Iranian scriptures as compared with accounts of the home of the lost (see Casartelli, §§ 281-288, and consult AV. vii.-xv., Mkh. vii. 13-17, Dd. xxvi.), and this is true of most vision-literature, for as Becker, Medieval visions, p. 34, rightly says: « The description of heaven did not allow as free play to the imaginative and inventive faculties as did that of hell; nor did it serve the end in view as well. The fear of future punishment was ever more efficacious in res-

In the later period of the Iranian religion the heavens were four in number, Hûmat « good thought », situated in the star track (star pâyak), Hûxt « good word » in the moon track (mâh pâyak), Hûvaršt « good deed » lying in the sun track (x\*aršêţ pâyak), and the highest heaven, Garôţmân, « abode of song », the dwelling-place of Ormazd himself (Yt. xxii. 15, AV. vii.-x., Mkh. vii. 8-12, cf. Bd. xii. 1. It may be noticed that Dk. ii. 74, 2 seems to teach a triple heaven, Casartelli, § 281). There is apparently an allusion to the four heavens in Vd. vii. 52: « O Zarathushtra, both stars and moon and sun will greet him, and I, the creator Ahura Mazda shall greet him [the soul of the righteous man] ».

Muḥammedan writers, on the contrary, never weary of describing the glories of heaven to which the faithful are to attain (Rüling, 32-34, 64-66, Wolff, 185-207). In one passage in the Qu'ran four gardens of Paradise are mentioned as follows (Sûr. Lv. 46, 62). وَلَنْ خَافَ مَعْامَ رَبِّهِ ﴿ وَلَا اللّٰهِ عَالَى اللّٰهِ ﴿ وَلَا اللّٰهِ اللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الل

They are, however, more usually seven in number (Wolff, 95, 186, 189-191, Perle préc., 35) and above them are the « veils of the Majesty » (الحقات المجلال), Perle préc. 11), where God dwells. The seven heavens, like the seven earths, often mentioned in the Book of the Affairs of the Resurrection (Wolff, 9, 13, 91, 95), are doubtless borrowed from the seven karšvars of the Iranian geography (Spiegel, Eran. Alterthumsk., i. 189-190, Geiger, Ostiran. Kultur, 303-304, Casartelli, § 160).

According to Zoroastrians and Muhammedans alike heaven is filled with material glory. Clad in the most costly apparel the righteous sit on their splendid seats (Aog. 17, AV. vii. 3, ix. 2, xii. 1, 9, 11, 16, xiii. 2, xiv. 4, 8-9, 12, 14, 17, 20, xv. 9-10, 16, Mkh. ii. 154, 156, as compared with the passages of the Qu'ran referred to by Rüling 35, and Wolff, 204, Perle préc. 88). — The sweetest of perfumes are wafted through paradise (Yt. xxii. 19-21, AV. iv. 17, Mkh. ii. 140-144 as compared with Wolff, 61-63, 200, Perle préc., 9, 56, Rüling, 54, de Vaux, 16). Well might Arțâ-î Virâf say (AV. xv. 21-22, cf. Dd. xxvi): « I also saw the pre-eminent world of the pious, which is the all-glorious light of space, much perfumed with sweet basil, all-bedecked, all-admired, and splendid, full of glory and every joy and every pleasure, with which no one is satiated », that blessed land where they feast on « butter made in mid-spring, and on water, wine, sugar, and honey » (Aog. 15-16, cf. Yt. xxii., 18).

Here in Garôţmân, in the Parsî teaching, the angels and archangels, « immortal and undistressed », dwell, each seated in order in the presence of God (Dd. Lxxiv. 2, AV. xi. 1-4, Jackson, Arch. f. Religionswiss. i. 363-366, Grundr. d. Iran. Philol. ii. 635). Very similar is the picture presented by Muḥammedan accounts (Wolff, 13-15, Perle préc. 2-3) and the Qu'rân says (Sûr. xxi. 19-20):

« and they who are in his presence count not themselves too great for his service, nor do they grow weary; night and day they praise him, relaxing not. »

The greatest happiness is the reward of the righteous.

Artå-i Viråf tells how in his vision he saw the souls of the blessed gathered in the four heavens enjoying material splendor as the recompense for their purity on earth (AV. vii.-xv., see also Casartelli, § 288, Kaikhosroo Jåmåspji Jåmåsp Asånå, Cama Memorial Volume, 129). He also says that adults are forty years of age, and children are fifteen, ideal ages to the Iranian mind.

The Muhammedan descriptions of the joys which await the true believer are for more detailed than the Zoroastrian. The Qu'ran contains many allusions to heaven and descriptions of it, as Sûr. Lxxviii. 31-35 : انَّ اللَّهَ تَعِينَ مَفَازًا حَدَاًتُنَى وَأَعْنَابًا وَكَوَاعِبَ أَتْرَابًا وَكَأْسًا دَهِاقًا لَا يَسْمَعُونَ فيهَا لَغُوا وَلَا كَذَّبًا « lo, for the pious is a refuge, gardens and vineyards, and full-bosomed maids of their own age, and a full cup. There they hear neither foolish nor unbelieving words. » (Cf. also the long description Sûr. Lxxvi. 11-22, and other passages referred to by Rüling, 35-37). According to later accounts the inhabitants of paradise are of the same age that they were at the time of their death (Perle préc. 37). The Book of the Affairs of the Resurrection (Wolff, 202-207) describes in full detail the appearance of those who dwell in heaven. All are dressed most magnificently, each man with seventy garments, each of which changes its color every hour. The robes of the Hûris are, of course, diaphanous. The inhabitants of the Muhammedan heaven, unlike the Zoroastrians, eat and drink all manner of dainties, which they exhale in perfume like musk (Wolff, 205-207). The unbridled licenciousness which holds carnival in the Muslim's paradise (Wolff, 202-205) finds, most fortunately, no parallel in the purity of the righteous Mazdayasnians who have passed away, who, in our own

familiar phrase, « neque nubent, neque nubentur, sed erunt sicut Angeli Dei in cœlo » (cf. Bd. xxx. 26).

The wicked soul after its condemnation proceeds to Hell. According to one Zoroastrian account it must cross, just before reaching Hell, a great river, which « is the many tears which men shed from the eyes, as they make lamentation and weeping for the departed » (AV. xvi. 7). The difficulty of crossing this stream, « gloomy as dreadful hell », is in direct proportion to the tears shed by the relatives of the deceased (AV. xvi., Casartelli, § 290, and compare the punishment at the Chinvat bridge of one who mourns to excess, Dk. ix. 17, 4). Perhaps this river, apparently mentioned only by Arta-î Vîrâf, caused suffering to pious souls as well, while they were on their way to Paradise, although nothing is said on this subject.

Muhammad according to later accounts disapproved of loud lamentation over the dead, although weeping in moderation was not absolutely prohibited (Wolff, 52-53). According to al-Ghazáli, however, tears shed beside a Muslim's grave distress him, and even prayers offered at his tomb may pain him, and are consequently forbidden (Perle préc. 26).

The Zoroastrian system has four hells to correspond with its four heavens. They are « Evil Thought » (dušhûmato), « Evil Word » (dušhûxto), « Evil Deed » (dušhûvaršto), and the « Darkest (Hell) » (târîktûm), where Ahriman dwells as a counterpart of Ormazd in Garôţmân (Yt. xxii. 33, Mkh. vii. 20-21, Casartelli, § 289). Other Pahlavi texts differ slightly, and we read of three hells only, « the ever-stationary of the wicked », « the worst existence », and « the home of the Lie », which forms « the populous abode of all darkness and all evil »

(Dd. xxxiii. 2-4). In Hell there is « darkness so gloomy that it is necessary to hold by the hand; and such stench that everyone whose nose inhales that air, will struggle and stagger and fall; and on account of such close confinement no one's existence is possible; and everyone thinks thus: 'I am alone'; and when three days and nights have elapsed, he says thus: 'The nine thousand years [before the resurrection and the purification of hell] are completed, and they will not release me! » (AV. xviii. 7-11, cf. also Aog. xxviii., AV. Liv. 4-11, Bd. i. 3, xxviii. 47, Dd. xxvii., Mkh. vii. 30-31, Casartelli, § 297).

In the earlier period of Muhammedanism only one hell seems to have been supposed to exist, and this was called by many names (Rüling, 27-28). In the Qu'ran hell is described as merciless and terrible, e. g. Sûr. Lxxiv. -it leaveth naught remai » لاَذَتْبْقي وَلاَ تَذَرْ لَوَّاحَةٌ للَّهِمَرِ : 28-29 ning, and letteth naught escape, consuming men », Sûr. then he shall not » ثُمَّ لَا يَبُونُ فِيهَا وَلَا يَحْيَا : 13 die therein, neither shall he live. » Hell was later divided into seven parts to correspond to the seven heavens, and in each division a separate class of the damned was confined (Wolff, 159-160, Thousand Nights and a Night, 493, tr. Payne, v. 72, Rüling, 62). Darkness and stench are occasionally mentioned as hellish conditions, although they are far less important in the Muhammedan than in the Zoroastrian system. Thus, on the day of resurrection the faces of the blessed are bright, white, and glowing, while the faces of the lost are black and dark (Wolff, 121, 167, Rüling, 15).

Those who have been guilty of sensuality and the far more heinous sin of wine-drinking exhale from their mouths and sweat an odor so foul that « it torments the folk awaiting judgment, so that they cry to God for help against the stench » (Wolff, 175, Perle préc. 46, Rüling, 54).

The torments of hell are described at length both in the Zoroastrian and in the Muḥammedan eschatological treatises, but it is noteworthy that the same sins do not receive the same punishments in both systems. It seems probable, therefore, that the coincidences about to be stated are accidental rather than borrowed.

In the Iranian texts there is a curious lack of order in sins and their penalties, for the same sin may be punished in different parts of hell with various tortures, or the same torment may be inflicted for several different crimes (cf. Casartelli, § 293). It will suffice here to consider only those penalties of hell which seem sufficiently close to afford true parallels in both religions

According to the Artá-i Viráf Námak, the most complete Iranian text on eschatology, the souls of tyrants and misers are flogged with darting serpents and trampled by demons (xxvii., xxxi.). In like manner in the Muhammedan hell the lost soul (as of God o

The wicked soul according to both faiths is exposed to constant terror and pain from the attacks of loathsome creatures (Av. *xrafstra*), serpents, dogs, and the like. Such was the punishment in Arta-i Viraf's vision inflicted

on those guilty of unnatural sin (xix.), « defrauders of their God and religion » (Lvi.), slanderers (Lxvi.), unfaithful wives (Lxix.) and their seducers (Lxxi.), sorceresses (Lxxxi.), or profane (xc.), and for injury or neglect of the sacred elements fire and water (xxxvii.).

The Muhammedan Book of the Affairs of the Resurrection tells us that « Hell has serpents as thick as the neck of Bactrian camels and scorpions as large as the mules of this world ». These reptiles seize upon and torment the lost trying to escape from hell-fire (Wolff, 155, 168, 176, Thousand Nights and a Night, 487, tr. Payne, v. 59-60, cf. Scherman, 43). There is, however, a vast variety of torture, as the Qu'ran says (Sûr. xLvi. 18, cf. vi. 132): and » وَلِكُلِّ دَرَجَاتُ مِمَّا عَمِلُوا وَلِيُوفِيهُمْ أَعَمَالُهُمْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ for all are there gradations according to what they have wrought, and verily he [God] shall repay them their works, and they shall not lack justice. » In the Parsi vision women who have made excessive lamentation for the dead have their heads cut off in hell, while their tongues continue wailing (AV. Lvii.). We may perhaps compare with this punishment the plight in which the sixth class of the damned, liars or impenitent, are to rise from their tombs at the Resurrection according to Muḥammedan belief. « They are awakened from their graves with their throats cut from their necks » (Wolff, . (مقطوعة الحلاقيم من الاقفية . 112

In the Iranian account the wife who had scorned and insulted her husband « ever stretched out her tongue on her neck » (AV. xxvi.). A like punishment seems destined for slanderers who form the tenth class of the lost in the Muḥammedan system, for their tongues are said to come

out of their necks (Wolff, 109 أأسنتهم من قفاهم). Somewhat similar is the fate of theologians whose deeds are not in harmony with their words. They gnaw their own tongues which hang down over their breasts, while saliva dribbles from their mouths (Rüling, 54, cf. Wolff, 106).

Akin to this torture is the excision of the tongue. This in Iranian theology is the doom of the unjust judge, the unfaithful wife, or the sorceress, or of her whose « husband and master was much troubled by her tongue », as well as of « the souls of that wicked man and woman, who, among the living, spoke much falsehood and profanity, and deceived their own souls » (AV. LXXIX., LXXXII., XXXII., XXXII.).

The Book of the Affairs of the Resurrection states that the seventh class of the lost, who refused to profess their belief (يمتنعون من الثهادة) and died impenitent, must arise tongueless with blood and matter flowing from their lips (Wolff, 112, Indian parallels given by Scherman, 41-42).

A punishment more horrible still is the extraction of the vitals, the fate according to Arţā-î Vîrāf of the woman who deals in poisons and opium (AV. LXXXIV.). In Muḥammedanism the fourth class of the damned, who have been dishonest in trade and died impenitent, come forth at the Resurrection with entrails dragging on the ground and blood and fire pouring from their mouths (Wolff, 111).

One remarkable difference between the hells of the two religions is in the role played by fire. The hell of Islâm is essentially fire unquenchable, and its denizens are « fuel for hell » (Sûr. Lxxii. 15, أُمَّا ٱلْقَاسِطُونَ فَكَانُوا لِجُهَنَّمَ حَطَبًا ,cf. Wolff, 154-158, Rüling, 29-50). In the Parsi inferno, on the contrary, fire is mentioned but seldom, and it is

a region of cold as well as of heat (AV. xviii. 3-4, LV, 1, Bd. xxviii. 47, Mkh. vii. 27-28. Cf. also the Indian Yama's hell, Scherman, 35). This is quite natural in view of the sanctity of fire in Iran. It is, nevertheless, occasionally employed in the Zoroastrian hell as a punishment. Thus, women who destroyed their unborn children or prepared food during periods of ceremonial uncleanness stand on molten brass in addition to other torments (AV. Lxiv., LXXVI.). The Qu'ran mentions molten brass as a torture of يُرسَلُ عَلَيْكُمَا شُوَاظٌ مِن نَار وَنُعَاسَ فَلاَ تَنتَصِرَانِ : hell in Sur. Lv. 35 « there shall be sent on you flame from fire and molten brass, neither shall ye defend yourselves ». Again, in the Muḥammedan hell men are found wearing sandals of fire while their brains are boiling and their ears and teeth are burning coals and Kâfirs are robed in molten brass (Wolff, 156-157, 145. Cf. also the Indian Mahârâuravahell, whose floor is brass glowing from the unquenchable fire beneath, Scherman, 35). Arţâ-î Vîrâf saw a similar torment inflicted on a gallant of married women, who was thrust into a brazen caldron and cooked continually

The lost souls have food and drink suitable to their lot. The Gathas allude to this more than once. Thus Ys. xxxi. 20:

(AV. Lx.), while in Muhammedan belief wine-drinkers are confined in a fiery chest for a thousand years (Wolff, 176).

գեննյուտ հանչ ան գատանուտ գեննյուտ հանչ արանան արան գենանյութ գութանը, գեյոնո որքա գենուութ գեկուստնո բուսա ետ

# જ્યાના કાલ્યાના કાલ્ય આ માના કાલ્યાના કાલ્ય

« whosoever comes over to the righteous, for him hereafter will be spared the long duration of misery and darkness, the evil food and woeful words — such is that life to which, O ye wicked, your conscience through your own deeds will lead you » (tr. Jackson, cf. also Ys. Liii. 6, Yt. xxii. 36), or again Ys. xLix. 41:

## genannmogon Bartinggnorderend Bartigantochterend En

த்ருவை குரியின் வானுவை மியடேச் திரிதிச் சுக்கிரிவைவர் திகிற்ற சும்பாவ சுவைவேறியின் சுவிவ திகியின் சிவியியின் குள்ளிக்கி சிறிவியிக்கி

« the souls do meet tyrants of evil deed and word and creed and mind, and wicked, with horrid food; veritable members shall they be of the household of the Lie ».

In a similar vein the Pahlavi texts declare that the « food is brimstone, and of succulents, the lizard and other evil and wretchedness » (Bd. xxviii. 48, cf. Casartelli, § 297). The Arţā-î Virâf Nāmak, like the Gāthic passage, Ys. xxxi. 20, repeatedly mentions the filth which the damned are forced to eat and drink. Muḥammedan eschatology describes the lost as drinking boiling water or the matter flowing from their wounds, and as eating the fruit of the hell-tree Zaqqūm, which burns the stomach

like boiling water or molten brass, and thorns which never satisfy the starving soul (see the passages referred to by Rüling, 30, Wolff, 170-171, 158).

The Iranians regarded hell simply as a means of purification. Eternal punishment is not a dogma of Zoroastrianism. It is true that the souls of the wicked « until the resurrection and future existence must be in hell, in much misery and punishment of various kinds » (Mkh. ii. 193), but they are destined to reach heaven at last. « When they have undergone their punishment at the renovation of the universe, they attain, by complete purification from every sin, unto the everlasting progress, happy progress, and perfect progress of the best and undisturbed existence » (Dd. xiv. 8, cf. Bd. xxx. 31-32, Dd. xxxii. 10-16, Dk. ix. 17, 6, Casartelli, §§ 311-314) (1). According to Muhammedanism the torments of hell are eternal only for the Kafirs or infidels. Muslims, even though they have fallen into hell on account of grievous sins are pardoned when the Prophet intercedes with God on their behalf, and they enter Paradise after a period of punishment, which must be at least a thousand years. They are not equal, however, to their co-religionists who have never fallen into condemnation, but bear written on their brows the words: « these are the freedmen of the Merciful, that were denizens of hell » (هُولا الجهنّميّون عتقا الرحن), until Allah in answer to their entreaties wipes the brand away (Wolff, 177-181, Perle préc. 78-79, 81-84, Rüling, 60-61).

<sup>(1)</sup> On the passage Mkh. xL. 31, « and the bridge and destruction and punishment of the wicked in hell are for ever and everlasting », see West's note ad loc., SBE, xxiv. 81, n. 4, Casartelli, § 301, Windischmann, Zor. Stud., 232.

The Mazdayasnians recognized a place intermediate between heaven and hell, called Hamestagan (« the everstationary »). This is the home of souls whose good and evil deeds exactly counterbalance, and here they remain in the same position till the day of resurrection, suffering no pain except « cold or heat, from the revolution of the atmosphere » (Bd. vi., Mkh. vii. 18, xii. 14, Sls. vi. 2, cf. also Roth, ZDMG. xxxvii. 223-229, de Harlez, ibid., xxxvi. 627-631, BB. ix. 294-299, IF. Anz. iii. 169-170, Casartelli, §§ 302-305). The later Pahlavi treatise of the Dâțistân-i Dênik assigns one part of Hamêstagân to souls whose good deeds slightly preponderate and another to those whose evil acts somewhat outweigh their righteous ones. It speaks therefore of « the ever-stationary of the righteous » (xxiv. 6) as well as of « the ever-stationary of the wicked » (xxxiii. 2).

Muhammedanism also was confronted with this problem, although it concerns itself with Muslims alone. There seems to be an allusion to this in the Qu'rân, Sûr. vii. 44-45 (cf. Rüling, 37-38) where it is said of the « companions of the elevation » (أَصَحَابُ الْاعَرَافِ الْعَرَافِ الْعَ

they say: O Lord, assemble us not with the people of the unrighteous. » According to al-Gazáli (Perle préc. 79-80) one whose sins exactly equal his virtues is bidden by God to borrow some small merit from a more fortunate soul that the scale may be depressed in his favor. The Book of the Affairs of the Resurrection has yet another solution, for it says that « the souls of the faithful over whom guilt and grievances depend float in the air, coming neither to paradise nor to heaven (الاتصل الى المباقة ولا الى المباقة ولا

The belief in the Day of Judgment is a marked tenet both of Zoroastrianism and Muḥammedanism (Hübschmann, 225-238, Jackson, Bibl. World, viii. 155-163, Rüling, 9-27, 44-62). The oldest portions of the Avesta voice this conviction. Thus Ys. xLiii. 5 (cf. also 7 and 9):

toeton toaton»), wifem mjniso moto to. Juning ethin etoning nan eton may eton may may hump juning ming ming punion two tension etosing if the totop ming punion to tension moto punion if the moto punion wison indexte moto pun etoption

« then did I think thee holy, O Mazda Ahura, when first I saw thee at the birth of the world, when thou establishedst deeds and words with their recompense, evil for the evil, but good reward for the good, through thy virtue at creation's final change [at the Last Day]. »

This passage is echoed by Ys. xıviii. 1:

անււոց հատանանա անա երանի գիհենաուար

## nd Afr cen«mrch fantes)? Garpahad ans. (m mhrchmenen andemenen sames)?en

" if in time to come Righteousness shall conquer the Lie, when in immortality those things are to come to pass which were called false both by demons and men, then because of thy mercies [our] invocation shall increase for thee, O Lord. "

There are, however, radical differences in the conception of the last day in the two religions. The Masdayasnians looked forward with hope and trust to the third millenium, when the Savior (Av. saošyant, Phl. sôšyans), the third spiritual and miraculously begotten son of Zarathushtra, should appear. Gradually, in the conflict now going on between Ormazd and Ahriman, evil will have been subdued, so that, even when Ukhshat-nemah, the second millenial prophet, comes, « two-thirds in the land of Iran are righteous and one-third wicked » (Dk. vii. 9, 13). Then, when men shall have become so spiritualized in their preparation for the judgment that « for ten years before Sôshyâns comes they remain without food and do not die » (Bd. xxx. 3, cf. Dk. vii. 11, 4), the Savior will appear to wage the final battle against the powers of darkness as described in Yt. xix. 89-96 (tr. Jackson, Bibl. World, viii. 158-160).

The doctrine of Islâm concerning the signs preceding the last day is far different. Here all is horror and terror. None but God knows when the appointed day is to come, Sûr. xLiii. 85: وَتَبَارَكَ ٱلنَّذِي لَهُ مُلْكُ ٱلنَّمُواتِ وَالْأَرضِ وَمَا : 85 مَلْكُ ٱلنَّمُواتِ وَالْأَرضِ وَمَا : \$20 مَنْ مُعْدَدُهُ عِلْمُ ٱلنَّاعَةِ وَالْمَامِةِ وَالْمَامِةُ وَالْمَامِةِ وَالْمَامِةِ وَالْمَامِةِ وَالْمَامِةِ وَالْمَامِةِ وَالْمَامِةِ وَالْمَامِةِ وَالْمَامِةُ وَالْمَامِةِ وَالْمَامِةِ وَالْمَامِةِ وَالْمَامِةِ وَالْمَامِةِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمَامِةُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَالْمُوالِقُولُ وَاللّهُ وَالْمُوالِقُولِ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ و

who hath the kingdom of heaven and earth and what is between them, and the knowledge of the hour, and before whom ye shall be assembled » (cf. Rüling, 12, 50). In sharp contrast to this view stands the definite time assigned to this great event by Zoroastrianism (Casartelli, §§ 306-308). The judgment is to be announced by a blast of Israfil's trumpet, or according to one passage in the Qu'rân, Sûr. xxxix. 68, by two blasts. Then distress will seize mankind, and the sun, moon, and stars as well. This is stated in the Qu'ran itself, Sûr. xxxix. 68 (cf. the other passages referred to by Rüling, 11-13) : وَنُفْحَ فَى الْصَورِ فَمَ عِقَ مَنْ فَى ٱلسَّمَواتِ وَمَنْ فَى الْأَرْضِ الَّا مَنْ شَاءَ ٱللَّهُ and a blast shall be » ثُمَّ نَفِيحَ فِيدٍ أُخْرَى فَاذَا هُمْ قِيامٌ بَنظُرُونَ blown on the trump, and whoso is in heaven or on earth shall faint, except those whom God shall desire (not to faint); then shall be blown a blast again, and behold, they shall arise and look up. » So great will be the terror that « no living creature will remain on the seven earths, or in the seven heavens, or on the Throne » (Perle préc. 34, cf. Wolff, 92-93).

With the coming of the Sôshyant in the Parsi system the second advent of Jesus to slay Antichrist (Rüling, 45-46, cf., however, 11), or the coming of the Mahdi, a descendent of the Prophet, who is to convert all Jews and Christians to Islâm (Darmesteter, The Mahdi past and present, New York, 1885) may be compared.

We must note, however, that the Mahdi is to come when the world is full of misery and sin and that he is to die forty days before the Resurrection (Rüling, 48-49),

which contrasts sharply with the Zoroastrian spirit. The ten years fasting described in the passage Bd. xxx. 3, quoted above, is possibly comparable to the forty years' abstinence from meat or drink to be undergone by souls after the second sounding of Israfil's trump (Wolff, 119).

On the Last Day the mountains will disappear and the most intense heat prevail. According to Bd. xxx. 18-20 the (evil?) star Gochihar will fall from heaven and distress. the earth. Then the heat will melt the metal in the world and this fiery tide will sweep over the land to purify it and to cleanse the souls of all men from their sins (cf. also Dd. xxxvii. 109-110, Casartelli, § 311, Jackson, Iranische Religion, Chap. ix., in Geiger and Kuhn's GIPh., ii. 683-687, read in proof-sheets). After these events « this earth becomes an iceless, slopeless plain; even the mountain [Chakaţ-i Daitik], whose summit is the support of the Chinvar bridge, they keep down and it will not exist » (Bd. xxx. 33 cf. also Plutarch, Ir. et Os. 47). Muhammedan eschatology likewise teaches that the mountains are to be levelled at that time. Thus in the وَيْ أَلُونَكَ عَنِ ٱلْجِبَالِ فَقُلْ : Qu'ran xx. 105-106 we read

يَسْفُهَا رَبِّي نَسْفًا فَيَذَرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا لَا تَرَى فيهَا عِوجًا وَلَا أَمَّا

« and they will ask thee concerning the mountains. Say: My Lord will crush them and leave them a desert plain; thou wilt not see among them inequality or depression » (cf. also Rüling, 13, 52, Wolff 97-98, Perle préc. 34, 38). Then, too, the sun will be brought within arm's length of the earth, so that its heat will be seventy times greater than usual (Perle préc. 48-49, Wolff, 123).

The firm belief of the Zoroastrians in the resurrection

of the body is too well known to require more than a mention. During the fifty-seven years of the rule of Sôshyans the resurrection of all mankind will take place, beginning with Gâyômart and the primeval pair Mâshya and Mâshyôi. Then all the souls will gather together and « everyone sees his own good deeds and his own evil deeds; and then, in that assembly, a wicked man becomes as conspicuous as a white sheep among those which are black » (Bd. xxx. 10). After this the righteous will depart to heaven  $(g\hat{a}r\hat{o}tman)$ , and the wicked will be tortured three days in hell. All souls must furthermore pass through the flood of molten metal already mentioned. This seems to be warm milk to the good, but it is molten metal indeed to the bad. After this ordeal, the souls of those whom sin had parted from each other are reunited for ever in heaven (Bd. xxx. 4-23, Dd. Lxxv. 4).

In Muhammedan belief, as noted above, no living creature survives the first blast of Israfil's trump. When God determines to make the final judgment, he restores to life Israfil, Gabriel, Michael, and Azrail, and other angels, together with Muhammad himself. Allah then causes water كمنى الرجال to rain forty days. This revivifies all creatures and Israfil is commanded to blow a second time, to summon the souls to the final judgment. They appear joyous or sad according to their deeds done in the body, and according to the consequent pleasure or pain which they have experienced in their tombs. This is stated

أُوجُوهُ يُومُيْدُ : Lxxx. 38-42 وَجُوهُ يَومُيْدُ عَلَيْهَا عَبْرَةً وَرَهْقَهَا قَتْرَةً أُولَانَكُ هُمْ مُسْفِرَةً صَلَّحَكُمُ مُسْتَبِثُرَةً وَوَحُوهُ يَومُيْدُ عَلَيْهَا عَبْرَةً وَرَهْقَهَا قَتْرَةً أُولَانَكُ هُمْ

« on that day faces shall be bright, laughing, and joyous, and on that day there shall be faces with dust upon them, and dirt covering them; these are they who are infidels and wicked », for Sûr. I.v. 41 declares: يعرف « the wicked shall be known by their signs » (cf. also Rüling, 14-16, 52-58, Wolff, 99-133, Perle préc. 36-48). The judgment now follows according to the Muḥammedan system, whereas each Mazdayasnian is supposed to undergo a double examination, one soon after death, and the other at the final renovation of the universe.

After the final judgment there is to be a new earth. In the Zoroastrian system hell, after it has been purified, is brought back « for the enlargement of the world; the renovation arises in the universe by his [Ahura Mazda's] will, and the world is immortal for ever and ever-lasting » (Bd. xxx. 32). The sun, moon, and stars still shine over this earthly paradise, although the world itself gives light and all creatures on it are radiant. A similar idea is found also in the Book of the Affairs of the Resurrection, where the seven heavens and the seven earths vanish at the Last Day and are transformed into gardens of paradise (Wolff, 185-186).

Thus the faith of Iran left its impress on the religion which drove it from its home. Certain parallels which I have suggested here have analogues in Christianity as well. Some features of Islâm upon which I have touched are doubtless drawn jointly from Christianity and Zoroastrianism. Others may well have been obtained directly from Persia. Nor is the influence of Zoroaster's faith on Muhammedan belief yet dead, despite persecution and

exile. The Shia'h sect, predominant in Persia, and the mystic Sufis derive their origin in great part from the teaching of Zarathushtra's disciples, although the Sufis have mingled with their belief tenets of the Vedanta philosophy of India (Ethé, Morgenl. Stud., 95-96, Mystische Poesie ... der Perser, 5, GIPh. ii, 271-272, cf. Horn, ibid., 554, Omar Khayyam, tr. Payne, notes, passim. Against this Brockelmann, Gesch. der arab. Lit. i. 197-198). The followers of the Prophet indeed quenched many a sacred fire burning in honor of Ahura Mazda, but in their creed they adopted, involuntarily, element after element of the lofty doctrines of the very Parsis whose bodies they had slain.

Since this article was written the able studies of Söderblom, La Vie Future d'après le Mazdéisme, Paris 1901. and of Böklen, Verwandtschaft der jüdisch-christlichen mit der Parsischen Eschatologie, Göttingen, 1902, have appeared. Söderblom intentionally omits references to Muḥammedanism (cf. p. 321, 132-133, 296). Böklen, on the other, hand, has frequent allusions, never however in detail, to Parsi parallels in Islâm (pp. 10, 15, 30-31, 38, 42-44, 56-58, 60-61, 68, 111, 115, 117, 144). In this admirable and sober monograph of Böklen's I am glad to note some supplementary parallels, overlooked by me, on pp. 11, 58-59, 127. Reference should also be made to Bousset, Himmelsreise der Seele, Arch. f. Religionswiss. iv., especially 155-169, and to Modi's important translation of the thirty-ninth chapter of the Great Iranian Bûndahishn (cf. West, GIPh., ii. 102), which treats « of the Chinvahar [i. e., the Chinvat Bridge] and the souls of the departed », Bombay, 1902. Proof-sheet addition.]

Princeton University.

Louis H. Gray.

### LES TEMPLIERS DE L'ANCIEN MEXIQUE

#### ET LEUR ORIGINE EUROPÉENNE.

Les derniers des émigrants qui introduisirent dans l'ancien Mexique des notions du christianisme et des hommes Blancs, portaient le nom significatif de Tecpantlacs (Templiers), qui caractérise fort justement le régime théocratique sous lequel ils vivaient. Ils étaient divisés en trois classes: les Nonohualcs, les Teotlixcs et les Tlacochcalcs, qui prirent plus tard le nom de Chalcs, après leur établissement sur les rives et dans les environs du lac de Chalco, dans le haut Anahuac, où ils furent renforcés, en 1304, par l'arrivée de leurs congénères les Poyauhtecs et les Panohuayantlacs (1). Leur berceau était Tlapallan Nonohualco ou Tlapallan Chicomoztoc, dont le nom, dit Chimalpahin (2), leur historien national, s'est changé en celui de Nonohualco Tzotzompa Quinehuayan. Le Codex Tellerianus (3) et le Codex Vaticanus nº 3738 (4) citent les Nonoalcs

<sup>(1)</sup> Annales de Domingo Francisco de San Anton Muñon CHIMALPAHIN Quauhtlehuanitzin, 6° et 7° relations (1258-1612), publ. et trad. par R. Siméon. Paris, 1889, gr. in-8, p. 48.

<sup>(2)</sup> Id., ibid. p. 29, 37.

<sup>(3)</sup> Dans le t. I des Ant. of Mexico de Kingsborough, facsim, part. III, pl. I; Explic. en espagnol, t. V, p. 147.

<sup>(4)</sup> Dans le t. II de Ant. of Mexico de Kingsborough, facsim. pl. 91; Explic. en italien, t. V, p. 205, où il est dit que ces tribus émigrèrent en l'an II roseau, correspondant en partie à 1194 et à 1195.

parmi les tribus qui sortirent de Chicomoztoc et qui sont, avec eux, les Olmecs-Xicalancs, les Cuextecs, les Totonacs, les Couixcs, les Michuacs, les Chichimecs. Le nom de cette localité signifie Aux sept cavernes, grottes ou cryptes (1). Il est appliqué tantôt au premier point de départ des émigrants ou bien à l'une de leurs stations (2), tantôt aux embarcations sur lesquelles ils avaient traversé l'Océan (3), ou aux cavernes, au nombre de sept (4), où les émigrants établissaient temporairement leurs oratoires (5). Les Chicomoztoc dont parle Chimalpahin étaient situées à l'est de l'Océan Atlantique, puisqu'il les identifie avec Tlapallan, qui signifie Dans la mer de l'Est (6). Il ne peut y avoir de doute sur leur situation orientale par rapport à l'Amérique, car après avoir quitté Tlapallan, traversé

<sup>(1)</sup> En nahua chicome, sept, oztotl, caverne, apocopé pour recevoir la suffixe co ou c, à ; en espagnol : siete cuevas.

<sup>(2)</sup> Explicat. du Codex Tellerianus et du Codex Vaticanus, nº 3738, dans le t. V de Kingsborough, p. 147, 205; — Motolinia. Hist. de los Indios, prol. p. 7, du t. I de Coleccion de documentos para la historia de México, édit. par J. G. Icazbalceta. Mexico, 1858, gr. in-8; — Fr. Lopez de Gomara, Conquista de Mézico dans Historiadores primitivos de Indias, édit., par E. de Vedia, Madrid, 1877, gr. in-8, p. 432; — D. Duran, Hist. de las Indias, Mexico, 1867, in-4, t. I, p. 9, 219-220; — J. de Acosta, Hist. natural y moral de las Indias, L. VII, ch. 2, p. 150 du t. II, Madrid 1792 pet. in-4; — G. de Mendieta, Hist. ecclesiástica indiana, édit. par J. G. Icazbalceta, Mexico, 1870, in-4, p. 145; — J. de Torquemada Monarchia indiana, 2º édit. 1723, in-4; L. I, ch. 11; L. II, ch. 2; L. III, ch. 18, p. 31, 79, 278 du t. I; L. VI, ch. 19 et 41, p. 38, 77 du t. II.

<sup>(3)</sup> B. de Sahagun, *Hist. gén. des choses de la Nouvelle Espagne*, trad. par D. Jourdanet et R. Siméon, Paris 1880, gr. in-8, prol. du L. I, p. 9.

<sup>(4)</sup> Comme certaines églises réunies dans quelques villes des pays gaéliques. (Hist. beati Reguli dans An Enquiry into the history of Scotland de J. Pinkerton, nouv. édition, t. 1. Edinburgh, 1814, in-8, p. 461; — E. W. Robertson, Scotland under her early Kings, Edinburgh, 1862, in-8, t. I, p. 337).

<sup>(5)</sup> Sahagun, L. X, ch. 27, p. 677.

<sup>(6)</sup> E. Beauvois, La Tula primitive, berceau des Papas du Nouveau Monde, dans Le Muséon, nº 2, avril, 1891, Louvain, in-8, p. 216-217.

la vaste mer et remonté une grande rivière [le Saint-Laurent ?], les Nonohualcs Tlacochcalcs retournèrent vers l'Est et eurent à passer de nouveau le grand Océan pour gagner une station transatlantique, d'où ils partirent pour le Mexique (1). On sait de plus, par une tradition des peuples mayas, que les Nonovalcs établis sur les rives de l'Océan furent dépouillés de leurs embarcations par les ancêtres des Cakchiquels qui émigraient en se dirigeant de l'Est vers l'Ouest (2), c'est-à-dire de l'Ancien vers le Nouveau Monde.

Le traducteur de Chimalpahin n'a pas essayé d'expliquer les noms de Tzotzompa Quinehuayan, apposés à celui de Nonohualco. Le premier, qu'il n'a pas fait figurer dans son Dictionnaire de la langue Nahuatl, est peut-être une transcription erronée de tlatzompa, à la fin, à l'extrémité (3), ou bien la première syllabe est une réduplication de la seconde, pour renforcer le sens du mot et lui donner la signification tautologique de fin finale. On est confirmé dans cette opinion par l'analyse de Quinehuayan, où l'on trouve le participe quinehuac, non atteint, avec la suffixe locative yan, le tout signifiant: au pays non atteint, inaccessible pour les descendants dégénérés des Nonohualcs. —

<sup>(1)</sup> Chimalpahin, 7º relat. p. 38.

<sup>(2)</sup> The Annals of the Cakchiquels, texte et trad. par D. G. Brinton, Philadelphie. 1885, in-8, p. 82. — Il est dit également dans le Livre de Chilan Balam de Mani (The Maya Chronicles, texte et trad. par D. G. Brinton, ibid., 1882, in-8, p. 95), que les ancêtres des Mayas, partis de leur maison de Nonoval, se rendirent dans l'Ouest, en s'éloignant de Zuiva dans le pays de Tula (Tulapan). Un autre peuple de l'Amérique centrale, les Quichés se souvenaient aussi de l'origine estatlantique de leurs ancêtres, venus des Sept Grottes (Vukub Pek) de Tulan Zuiva ou Tulan Civan, comme nous l'avons plus amplement exposé dans La Tula primitive, p. 221-226.

<sup>(3)</sup> Rémi Siméon, Dict. de la langue nahuatl. Paris 1885, in-4, p. 669; — Mendieta, Hist. ecles. indiana, p. 309; — Torquemada, Mon. ind. L. XVI, ch. 27, p. 201 du t. III. — Cfr. l'expression Ultima Thule.

Il est plus difficile d'expliquer le nom de ceux-ci et celui de leur pays Nonohualco, qui s'écrit aussi Onohualco (1). Le D' Brinton (2) dérivait ce dernier, de onohua (on est couché) et le rapprochait de onohuayan (lieu habité) (3). En y ajoutant la préfixe possessive no (mon, ma) et en substituant à co la suffixe catl, au pluriel ca (gens), on peut rendre Nonohualcs ou Onohualcs par gens de ma résidence ou résidents. Quant à Tecpantlacs, c'est la forme francisée, au pluriel, du nahua Tecpantlaca, composé de tecpan (pavillon de seigneur, palais, temple), qui vient lui-même de tecuhtli ou tecuyo (4) seigneur, de pantli (5), pavillon, mur, et de tlacatl, personne, au pluriel tlaca. Il peut donc être rendu littéralement par : Gens de la maison du seigneur, ou Gens du temple. C'est dans cette dernière acception que doit être pris le nom des Tecpantlacs (6), puisque le tecpan où ils servaient était celui du dieu Tezcatlipoca; et ce temple, ou du moins l'un de ceux qui étaient consacrés à ce dieu, portait le nom caractéristique de Tlacochcalco (7)

<sup>(1)</sup> Sahagun (L. X, ch. 29, p. 678 de la trad.) entend par *Nonoalca* les riverains de la mer de l'Est, ou en d'autres termes les habitants du Yucatan, de Campèche et de Tabasco. contrées que Torquemada (L. III, ch. 7, p. 256 du t. I) nomme *Onohualco*.

<sup>(2)</sup> Ancient nahuati poetry, texte et trad. Philadelphie 1887, in-8, p. 174.

<sup>(3)</sup> The derivation is probably from *onoc* to lie down, *onohua* to sleep, *onohuayan* a settled spot, an inhabitad place; the *eo* is postposition (Brinton, *loc. cit.*, p. 174; Cfr. *nonoyan*, place of residence, — ibid. p. 66).

<sup>(4)</sup> D'où le nahua tecpilli, fils (pilli) de seigneur (tecuhtli), ou noble.

<sup>(5)</sup> Ecrit aussi pamitl ou panitl, dont la double signification de bannière et bâtiment est on ne peut mieux rendue par le français pavillon.

<sup>(6)</sup> Chimalpahin, 7º Rel. p. 25-26.

<sup>(7)</sup> Composé nahua de *tlacochtli* apocopé, trait, flèche, et de *calli* apocopé, maison, avec la suffixe locative co à pour désigner le lieu (*Tlacochcalco*): ou bien *catl*, au pluriel *ca*, pour désigner les personnes attachées à ce lieu (*Tlacochcalca*); le tout signifiant dans le premier cas: A la maison des traits ou des armes, et dans le second : Gens de la maison des armes, en latin milites.

(A la maison des flèches ou arsenal). A la différence de teopan (de teotl dieu et pantli) qui signifie exclusivement Maison de seigneur céleste, tecpan cumule le même sens (Maison du dicu Tezcatlipoca) avec celui de Maison de seigneur terrestre (le Grand, Maître des Templiers). Il rend donc avec une étonnante précision le nom de l'édifice particulier d'après lequel furent appelés les premiers Templiers. Selon une remarque de Jacques de Vitry (1), le berceau de leur ordre n'était pas le Templum Domini (ou basilique de Jérusalem) (2), mais bien le Templum Militiæ (ou partie du Palais royal de la ville Sainte). — Si l'on préférait donner à tecpan le sens de palais, on lui trouverait de nombreux parallèles dans les documents relatifs aux Templiers où palatium désigne tantôt la partie du Palais Royal de Jérusalem qu'occupaient les Templiers primitifs (3) et qui fut longtemps le chef-lieu de leur ordre; tantôt, dans leurs principaux couvents, la grande salle de réception, servant de refectoire et flanquée de dortoirs pour les hôtes (4). De même Tlacochcalco, d'où le nom d'une fraction des Tecpantlacs, correspond assez bien

<sup>(1)</sup> In templo Domini abbas et canonici regulares. Et sciendum est quod aliud est *Templum Domini*, aliud *Templum Militiae*: isti clerici, illi milites. (Historia Orientalis, L. III, ch. 12, dans *Thesaurus novus anecdotorum* par E Martenne et U. Durand, p. 278 du t. III, Paris 1717, in fol.)

<sup>(2)</sup> Muñoz Camargo (*Historia de Tlaxcala*, édit. par A. Chavero, Mexico 1892 pet. in-4, p. 159) appelle *templarios* les prêtres des temples mexicains.

<sup>(3)</sup> Quoniam juxta Templum Domini in Palatio Regio mansionem habent, Fratres militiae Templi dicuntur. (Guillaume de Tyr, L. XII, ch 7, cité par Maillard de Chambure, Règle et statuts secrets des Templiers, Paris, 1840, in-8, p. 502).

<sup>(4)</sup> In uno quidem *palatio*, sed melius dicitur *refectorio* (*Regle et statuts*, p. 510 du texte latin; cfr. texte français, p. 219, 339, 342, 351, 352, 418, 430).

à domus militiæ Templi (1), et Tlacochcalca, ou sous la forme francisée Tlacochcalcs, est la traduction du latin Milites Templi, Commilitones Christi, ou Fratres Militiæ Templi, noms des Templiers de Syrie et d'Europe. Le titre de Milites, et son synonyme equites (chevaliers), n'étaient donnés qu'aux nobles de naissance, ou bien aux ex-sergents (servientes) annoblis pour leurs services (2); c'était la classe aristocratique de l'ordre, qui comprenait aussi des prêtres réguliers et séculiers, ainsi que des laïques, même mariés (3).

La même division tripartite fut conservée chez les Tecpantlacs ou Templiers du Mexique, qui comprenaient, comme nous l'avons vu : 1° les Tlacochcalcs dont les plus simples même (macehualtin) étaient considérés comme supérieurs à tous les seigneurs et nobles, respectés à cause de leur dieu Tezcatlipoca et exempts de tout travail et tribut (4); 2° les Teotlixcs ou messagers de Dieu (5), cor-

<sup>(1)</sup> H. Prutz, Entwicklung und Untergang des Tempelherren Ordens, Berlin, 1888, gr. in-8, p. 261, 264, 265, 282, 286, 289, 290, 291, 297, 298, 299, 303, 304, 310, 311, 312, 314, 315, 326. — Maillard de Chambure, Régle, p. 333.

<sup>(2)</sup> Maillard de Chambure, ibid., p. 247.

<sup>(3)</sup> Id., *ibid*, p. 241, 528-9; — *Proces des Templiers*, édité par Michelet, Paris 1841, 1851, 2 vol. in-4; t. I, p. 591-2.

<sup>(4)</sup> Chimalpahin, 7° Rel., p. 26.

<sup>(5)</sup> Ce nom se décompose en teoti dieu (ou soleil), ixtli face et cati, au pluriel ca gens; le tout peut être rendu par : gens qui sont à la face de dieu, ou par : gens à face divine ou à l'image de dieu (cfr. l'anglais divine ecclésiastique). — Mais comme l'ambassadeur, le messager est l'image de celui qu'il représente, ixtli signifie aussi envoyé, missionnaire, et teotlixcati correspond exactement au grec ἄγγελος, messager, prêtre, et αποστολος, messager Aussi Torquemada (Mon. ind. L. X, ch. 16, p. 265 du t. II) traduit-il teoixcale par : gjos del señor de la casa divina et aussi par : imagen del dios. — Ailleurs (L. III, ch. 10, p. 260 du t. I) il écrit : « Pretendian pasar adelante, acia aquellas partes donde sale el sol, y llegar hasta Teotlixco. » On voit par le contexte que ce dernier nom est pris dans le sens de Orient, Levant, lieu du soleil.

respondant aux chapelains de l'ordre, (qui étaient attachés aux Magistri ou qui desservaient les églises), ainsi qu'aux prêtres séculiers, admis parmi les frères à titre permanent ou temporaire (1); 3° les Nonohualcs, résidents ou conventuels, correspondant aux frères et affiliés, ecclésiastiques ou laïcs, que la Règle des Templiers et les autres documents appellent Fratres residentes ou conventuales (2), Frères de couvent ou de métier (3), Hospites ou Mansionarii Templi (4), Frères casaliers (5).

On voit par cette rapide énumération que les Templiers transmirent aux Tecpantlacs, non seulement leurs noms sous une forme nahua, mais encore leurs institutions. La date de leur arrivée en Amérique n'est pas bien fixée. Chimalpahin affirme d'un côté qu'ils traversèrent le grand Océan de l'Est (Atlantique) en l'année de *I tecpatl* (silex), c'est-à-dire en 1272 de notre ère, mais il avait dit, sous une date antérieure de 22 ans, que cet évènement avait eu lieu à une date peu reculée, seulement 335 ans avant l'année 1629, ce qui nous reporterait à 1294 (6). Il serait assez tentant de donner la préférence à cette dernière alternative : elle nous aiderait à déterminer par quelle voie et à quelle occasion ils firent cette traversée. On lit en effet, dans les *Annales islandaises* (7), confirmées par

<sup>(1)</sup> Maillard de Chambure, p. 238, 445, 508, 511; — Prutz, Entwicklung, p. 275. cfr. p. 36-39; — Michelet, t. I, p. 612, 644.

<sup>(2)</sup> Michelet. Proces, t. I. p. 215.

<sup>(3)</sup> Maillard de Chambure, p. 350; — Prutz (p. 147, 185) cite, d'après le *Procès*, un certain nombre de frères ou de vassaux des Templiers qui exerçaient les métiers les plus divers, et qui nécessairement étaient sédentaires. — H. de Curzon (*La Règle du Temple*, p. XXII) énumère plus de vingt métiers exercés par des frères du Temple.

<sup>(4)</sup> Prutz, p. 298-9.

<sup>(5)</sup> Maillard de Chambure, p. 296.

<sup>(6)</sup> Chimalpahin, p. 37, 39.

<sup>(7)</sup> Islandske Annaler indtil 1578, édit. par le Dr Gustav Storm, Chris-

la Saga de Laurent, évêque de Hóls (1), que les fils de Helgé, Adalbrand et Thorvald, découvrirent le Nýja Land (la Terre Neuve) à l'est de l'Islande, et que la même année furent découvertes les Dúneys (Iles du Duvet); qu'en 1288 ou 1289, un certain Rolf ou Landa-Hrolf (Rollon des Pays ou le découvreur), comme il est appelé dans les Annales de Flatey, fut chargé par le roi de Norvège, Eirik Magnússon, d'explorer cette contrée; qu'il se rendit en Islande en 1290 pour recruter des compagnons de voyage; mais il mourut en 1295 (2) et l'on ignore les résultats de sa tentative.

On n'est pas mieux renseigné sur la situation précise du Nýja Land et des Dúneys; mais à en juger par l'empressement que le roi de Norvège mit à s'enquérir de ces nouvelles terres, on doit croire qu'elles lui paraissaient être avantageuses et que ce n'était pas la partie orientale du Grænland, située à la vérité à l'est de l'Islande, mais connue depuis fort longtemps sous le nom peu flatteur d'Obygds (Déserts) (3) par opposition à Grænland (Pays vert) et décrite comme inhabitable et presque inabordable (4). Au lieu de chercher ce littoral inhospitalier, on le fuyait. Il est donc rationnel de localiser le Nýja Land sur le littoral de l'Amérique anglaise ou peut-être des

tiania, 1888, p. 142, 337, 383-5; — Antiquitates Americanae, édit. par C. Chr. Rafn pour la Société des Antiquaires du Nord, Copenhague, 1837-1845, in fol p. 263; cfr. p. 259-261, 459. — Cfr. P. A. Munch, Det norske Folks Historie, 4° part. t. II, Christiania, 1859, in-8, p. 293-294.

<sup>(1)</sup> Dans Biskupa sægur, édit. par la Soc. de littérat. islandaise, t. II, Copenhague, 1857, in-8, p 795.

<sup>(2)</sup> Antiq. americanae, p. 263; — Flateyjarbók, t. III, p. 562-3, Christiania, 1866, in-8; — Isl. Annaler, 1888, p. 384-5; — Biskupa sægur, t. II, p. 795.

<sup>(3)</sup> Groenlands historiske Mindesmaerker. T. III, p. 216, 222, 845, Copenhague, 1845, in-8.

<sup>(4)</sup> Ibid., t. I, p. 140; t. II, p. 96-124; t. III, p. 224, 253.

États-Unis (1). Peu importe pour notre sujet : il nous suffit d'avoir rappelé que les Scandinaves connaissaient, vers la fin du XIII° siècle, une Terre-Neuve transatlantique, pour que des Templiers aient pu s'y rendre en 1272 ou 1294, comme encore plus tard, en 1347, un navire du Grænland alla dans le Markland (2), que l'on peut soit identifier avec le Nýja Land, soit placer dans les mêmes parages.

Jusqu'au milieu du XIV<sup>o</sup> siècle, l'Europe communiquait plus librement avec le Nouveau Monde qu'elle ne le fit ensuite pendant près de 150 ans, jusqu'aux découvertes des Espagnols : la voie des échelles nordatlantiques n'était

<sup>(1)</sup> Un grand érudit norvégien, le professeur Gustav Storm, qui ne s'exposera certes pas au reproche d'avoir, par chauvinisme scientifique, exalté les mérites des découvreurs scandinaves, veut absolument (dans Historisk Tidsskrift, 2º série, t. VI, fasc. I, Christiania, 1887, in-8, p. 263-4) prendre à la lettre l'expression : vestr undan Islandi (à l'ouest de l'Islande); comme si les écrivains du moyen-âge se fussent piqués d'être parfaitement précis dans leurs indications géographiques. Ils s'exprimaient par à peu près. Plus il y a de vague dans leurs assertions, plus il est facile de les concilier. En voici un exemple topique: Tandis que, dans les Annales copiées ou compilées, par H. Hæjer, mort en 1615, il est dit que « les fils de Helge cinglèrent vers les Obygds du Groenland. » (G. Storm, Isl. Ann. p. 70), sans ajouter toutefois que ce fût là le Nýja Land découvert par eux. selon d'autres documents, — un manuscrit du XVIe siècle porte : « d'après des gens bien informés, c'est en cinglant vers le sud-ouest, à partir du mont de Krysuvik, que l'on se rend au Nyja Land. " (Cité par G. Storm. p. 264 de la notice sus-mentionnée). Or Krysuvik est à la pointe sud-ouest de l'Islande et, en se dirigeant de là vers le sud ouest, on arrive d'abord à la partie méridionale des Obygds du Groenland, ensuite à Terre-Neuve, enfin au Markland ou Nouvelle Ecosse. La question serait donc tranchée si l'on pouvait prouver que le passage précité provient d'un manuscrit du XIIIº siècle ou tout au moins du moyen-âge. Mais on ne sait malheureusement pas s'il est fondé sur le témoignage d'un navigateur ou si c'est une simple conjecture des com-

<sup>(2)</sup> Voy. les textes et le commentaire dans notre mém. sur les Colonies européennes du Markland et de l'Escociland, p. 16-23 (Extr. du Compte rendu des travaux du congrès international des Américanistes, 2° session, Luxembourg 1877, t. I, Nancy, in-8).

pas encore oubliée (1), comme elle le fut plus tard pendant quatre ou cinq générations. C'est d'elle probablement que se servirent les Tecpantlacs, pour aller d'une rive à l'autre du grand Océan; que ce fût sur leurs navires, car leur Ordre en possédait (2), ou plutôt sur des navires scandinaves, le document nahua ne l'explique pas; il porte seulement que, après avoir quitté leur résidence (nonohualco) de l'Est (Tlapallan) (3), ils traversèrent sur des coquillages (4) la grande mer céleste (5), puis ils entrèrent dans un grand fleuve [le Saint-Laurent] (6) qu'ils

- (1) Dans la seconde moitié du XIVe siècle, Ph. de Mézières apprit en Norvège l'existence de contrées situées au-delà de l'Islande et où certains jours étaient si courts que le soleil ne se montrait pas au-dessus de l'horizon. Elles étaient si éloignées que les collecteurs de tributs mettaient trois ans pour y aller et en revenir; les deux tiers des vaisseaux étaient submergés pendant le trajet (N. Jorga, Philippe de Mézières, 1327-1405. Paris, 1896, in 8, p. 250). Les navigateurs septentrionaux ne connaissaient pas encore la boussole fréquemment employée dans le midi (Id. ibid. p. 249). Ces notions s'appliquent bien au Grænland, mais non aux établissements des Tecpantlacs.
  - (2) Règle des Templiers, par Maillard de Chambure, § 61. p. 267.
  - (3) Chamalpahin, Ann. p. 37, 38.
- (4) L'emploi de ce terme pour désigner un navire ne doit pas nous paraître trop étrango, à nous qui usons, dans le même sens, du mot coque d'un navire, dérivé du latin concha.
- (5) Chimalpahin (p. 38) emploie la locution "huey technatt ythuicaatoyatt" (grande mer divine, cours d'eau céleste), termes correspondant à teoatt ithuicaatt, amplement expliqués par Sahagun (Hist. gén. L. XI, ch. 12, p. 403 du t. VII de Kingsborough; 720 de la trad. franç.)— La mar del cielo arriba "est précisément celle que Quetzalcoatl, parti de l'Amérique centrale, eut à traverser pour se rendre en Tlapallan (Tezozomoc, Crónica mexicana, ch. 105, p 681 de l'Edit. d'Orozco y Berra, Mexico, 1887. in-4).
- (6) C'est une simple supposition Sur quoi est-elle fondée? Sur ce que la traversée directe de l'Atlantique étant fort hasardeuse avec de petites embarcations du moyen-âge et avant la vulgarisation de la boussole, les navigateurs s'éloignaient le moins possible des côtes. On voit notamment par d'anciens routiers nordatlantiques, qu'en partant de la Norvège on passait en vue et au nord des Shetlands, au sud des Faerœs, puis de l'Islande, d'où l'on se dirigeait vers l'ouest, puis au sud-ouest pour doubler les promontoires méridionaux du Groenland, ou bien directement au sud

remontèrent; après quoi ils retournèrent vers l'Est (1) pour adorer Tonatiuh [le Soleil] (2). C'est de cette circonstance que leur venait leur nom de Teotlixes. Ayant de nouveau traversé le grand Océan [Atlantique], ils allèrent visiter Acihuatl (la Dame des eaux) (3), à Michintla-

ouest pour gagner ces promontoires et finalement le Nýja Land (*Groenlands hist. Mindesm.* t. III, p. 210-215, 490 492). — Cfr. supra, la note 1 de la p. 193). En suivant cet itinéraire, le premier et le plus grand des fleuves que l'on rencontrait était le Saint Laurent, dans le bassin duquel il y avait encore vers la fin du XIV° siècle des l'scotilandais ou Ecossais, civilisés à l'européenne et possédant des livres latins. (*Relat. des Zeno*, extraits traduits et commentés dans les Colonies europ. du Markland etc. p. 26, 37-40).

- (1) De même, trois des anciens rois des Quichés et des Cakchiquels, qui étaient également venus de fort loin au delà de la mer de l'Est ou Atlantique, retournèrent dans l'Est pour se faire investir par Nacxit (*La Tula primitive*, p. 221-226).
- (2) C'était une des qualifications aussi bien du Christ que de diverses divinités païennes (voir nos mém. sur les Pratiques et institutions religieuses d'origine chrétienne chez les Mexicains du moyen-âge, p. 175-6, dans Revue des questions scientifiques, juillet-octobre, 1896, 2° sér. t. X. Louvain, in-8; Échos des croyances chrétiennes chez les Mexicains du moyen-âge, p. 387, dans Le Muséon, 4 décembre 1899, t. XVIII. Louvain, in-8). En outre, on verra plus loin (p. 209-210) que le soleil ou ostensoir était un des insignes de Tezcatlipoca, le dieu particulier des Tecpantlacs, qui a beaucoup des attributs du vrai Dieu.
- (3) M. R. Siméon (p. 38 des Ann. de Chilmalpahin) fait un seul mot d'Acihuatlmichintlaco, ce qui n'est guère conforme au génie de la langue, puisque dans ce composé même atl perd sa désinence et devient le a initial. On doit donc le couper et regarder Acihuatl comme un mot à part signifiant femme, dame (cihuatl) d'eau (atl). S'agirait-il là de la hafgufa des Islandais, de la havfrue des l'anois, de la mere-men des Anglo-Saxons, de la mermaid des Anglais, de la maigdean mara ou muirgeilt des Gaëls, de la morforwyn des Gallois, de la mor-chreh des Armoricains? sorte de sirène ou plutôt de phoque. — Nous sommes plutôt porté à rapprocher ce nom de la qualification de Stella maris donnée à la Ste Vierge dans les Litanies et dans un document émané d'un templier (Maria, Stella maris, perducat nos ad portum salutis, dans Proces des Templiers, t. I, p. 120) On conçoit que des marins catholiques aient eu dévotion particulière à Celle qui pouvait les conduire au port; aussi ont-ils donné le nom de Notre-Dame à beaucoup d'églises ou simplement de localités situées près de la mer, comme c'est le cas notamment pour des montagnes de la Gaspésie au sud du fleuve Saint Laurent Les Templiers qui avaient à traverser sans cesse la Méditerranée s'étaient mis

co (1) [golfe du Saint-Laurent]. Ils parcoururent la mer dans deux autres parages, abordèrent dans une île, puis voyagèrent par terre, en passant par des localités qu'il serait superflu d'énumérer, puisqu'il est impossible de les identifier avec des noms de la topographie actuelle; au bout de trois ans de pérégrination par terre, ils se rendirent (2), comme avaient fait plusieurs autres bandes d'émigrants, à la célèbre Tullan, probablement parce qu'elle portait un nom analogue (3) sinon identique à celui de leur mère-patrie (Thulé), nom qui a été successivement appliqué à certaines des Îles Britanniques, à la Norvège et à l'Islande (4), et finalement à certaines loca-

sous la protection spéciale de la Sainte Vierge, appelée chiés dela religion ou chef de l'Ordre (Ibid. t. 1. p. 141) lequel, est-il dit (ibid. t. I. p. 121, cfr. p. 167, 385), in honore beatae gloriosae virginis Mariae fuit facta et fundata. - C'est devant ses autels que devaient se recueillir les postulants avant d'être admis à prononcer leurs vœux (Ibid., t. I, p. 444, 475, 551) et après avoir été reçus (*Ibid.*, t. I, p. 384, 508, 536). — Les Templiers s'intitulaient servos esclavos Dei et beatae Mariae (Ibid., t. I, p. 535, 558). Le plus grand autel de toutes leurs églises était dédié à Notre-Dame (Ibid., t. I, p. 141). Leur dévotion à la Ste Vierge était si connue que la formule : « Dedit Deo et Beatae Mariae et domui Militiae Templi », est couramment employée dans les donations en faveur des Templiers, tandis qu'elle est fort rare dans les actes relatifs aux chevaliers de St Jean de Jérusalem (voy. notamment Cartulaire des Hospitaliers et des Templiers en Dauphine, édité par l'abbé C -U.-J. Chevalier, Vienne 1875, in-8, passim). Il se pourrait donc que les Tecpantlacs, après la traversée de l'Océan, fussent allés en pèlerinage à un sanctuaire de Notre-Dame de l'eau, élevé sur les rives du St Laurent par leurs prédécesseurs les Papas Gaëls.

- (1) Composé du nahua *michin* poisson, et des suffixes *tla* abondance et *co* au lieu; le tout signifiant: parages où abondent les poissons. Aucune dénomination ne pouvait mieux convenir aux célèbres pêcheries des parages de Terre-Neuve.
  - (2) Chimalpahin. 7c relat, p. 38-39.
- (3) Porque venian de Tulla, poblaron luego à Tullan (Gomara, Conquista de Méjico, p. 431 du t. I des Historiadores primitivos de Indias, édit. par E. de Vedia, Madrid 1863, gr. in-9).
- (4) Voy. nos mém. sur les Migrations d'Europe en Amérique pendant le moyen-âge : les Gaëls, dans Mém. de la Soc. bourguignonne de géogr. et d'hist. T. VII. p. 150-152, et la Tula primitive, p. 211-217.

lités du Nouveau Monde. C'est probablement l'une de ces dernières que Giraldus Cambrensis cite, vers l'an 1200, comme la plus éloignée des îles. Cette *Tyle*, comme il l'appelle, était inconnue de son temps; on savait pourtant qu'elle différait tout à la fois de l'Islande et de *Tylis* dans l'Inde, où il y a des palmiers, de l'huile, des vignes (1).

Les Tecpantlacs avaient été précédés ou suivis de près au Mexique par divers peuples congénères : les Xochimiles, les Mizquies et les Chales. Leurs relations avec les uns et les autres sont de nature à jeter de la lumière sur notre sujet et ce n'est pas nous en écarter que d'entrer dans quelques détails à cet égard. Selon le P. D. Duran (2), la tribu des Xochimiles et celle des Chales furent les deux premières qui partirent de Teoculuacan ou Aztlan-Chicomoztoc, la première station américaine des civilisateurs du Mexique. L'Histoire iconophonique porte (3) que la seconde, la troisième et la quatrième tribu d'émigrants furent les Suchimiles [Xochimiles] avec leur dieu Quelazcli [Quilaztli] (4) qui était le cerf à deux têtes de Mixcoatl; les Atitlabacs [Cuitlahuacs] (5), avec leur dieu Amimitl, qui

<sup>(1)</sup> Topographia hibernica, L. II, ch. 17, dans Opera, édités par James F. Dimock. T. V, Londres, 1867, in 8.

<sup>(2)</sup> Hist. de las Indias, t. I, p. 10-11. Il dit ailleurs (I, 115) que la tribu des Xochimiles fut la troisième à émigrer de Chicomoztoc. — Cfr. son abréviateur. J. de Tobar, p. 18-19 de l'édit. de la Crónica Mexicana de Tezozomoc, Mexico, 1878, in-4

<sup>(3)</sup> p. 239.

<sup>(4)</sup> Voy. plus loin, p. 198, note 1.

<sup>(5)</sup> Le consciencieux érudit J.-G. Icazbalceta n'a pas vu qu'il fallait restituer (au moins en note) ce nom défiguré, comme tant d'autres, dans le mauvais manuscrit de l'Hist. iconoph. S'il s'était reporté à la Monarchia indiana (L. VI. ch. 29, p. 59, du t. II) de Torquemada, il y aurait lu que « les habitants de Cuitlahuac avaient pour dieu Amimitl, nom qui signifie : chose pour la pêche, ou chasse dans l'eau. » — Sahagun (Hist. gén L. X, ch. 29, § 12, p. 677) dit que les Michuacs (possesseurs de poisson) avaient pour chef Amimitl, sans doute ainsi appelé d'après le dieu de la pêche.

était une baguette de Mixcoatl (1), qu'ils adoraient et en mémoire duquel ils la conservaient; les Mizquics, qui adoraient Quizalcoatl [Quetzalcoatl]; et les Chalcs avec leur dieu Tezcatlipoca Napatecli (2). D'après l'une des deux traditions ethnologiques rapportées par Torquemada (3), les Chalcs étaient la première des neuf tribus d'émigrants, les Xochimiles la cinquième, et les Mizquies la neuvième.

Les Xochimiles avaient de grandes affinités de langue et de costume avec les Toltecs (4); habiles comme eux dans les arts et surtout en architecture, en charpenterie et en mécanique (5), ils étaient si versés dans les sciences

- (1) Ce n'est pas l'unique rapport que Mixcoatl ait eu avec les Cuitlahuacs: il leur avait fait prendre le cerf à deux têtes, en leur disant de l'adorer. (Hist. iconoph. p. 237). Att signifie eau et mitl (dont la syllabe a été redoublée) flèche. On peut donc rendre ce composé par baguette pour l'eau (ligne) ou javelot pour l'eau (harpon) Iztac Mixcoatl (le Mix ou Scot chef des Blancs. Voy. Migrat. d'Europe en Amérique, p. 138-9) était bien une sorte de civilisateur primitif qui avait fait connaître aux sauvages du Nouveau Monde le cerf à deux têtes ou monture avec son cavalier, un ustensile de pêche, la manière de tirer l'étincelle du silex. (Historia de los Mexicanos por sus pinturas, dans le t. III de la Nueva coleccion de documentos para la historia de México, édit. par J. G. Icazbalceta, Mexico, 1891. in-12 ou pet. in-4, p. 234, 237, 239). Pour plus de brièveté, nous la citerons sous le titre d'Histoire iconophonique, c.-à-d. basée sur des images représentant des syllabes.
- (2) On verra plus loin que Tezcatlipoca a beaucoup des attributs du Dieu des chrétiens; pour le distinguer de son homonyme païen, on lui appliquait l'épithète de Napatecuhtli ou quatre fois Seigneur, parce qu'il pardonnait, qu'il répandait les bienfaits, qu'il était miséricordieux et qu'il exauçait les prières (Torquemada, Mon. ind., L. VI, ch. 30, p. 59-60 du t. II. Cfr. Sahagun, Hist. gén. L. I, ch. 20, p. 41-43) C'est probablement le même qui était adoré à Tzacualtitan sous le nom de Nauhyoteuhctli ou Quatre fois seigneur (Chimalpahin 7º Rel. p. 123). A rapprocher de Nauholin ou Naolin (naui ollin = quatre mouvements ou changements, c'est-à-dire quatre saisons formant l'année complète de 365 jours, par opposition à la période rituelle de 260 jours), noms du soleil, fêté comme créateur (Duran, t. II, p. 155-159; Sahagun, Hist. gén. L. II, ch. 19 et append.; L. III, ch. 2, p. 78, 194, 241).
  - (3) Torquemada, Mon. ind. L. II, ch. 1. p. 78 du t. I.
- (4) Ixtlilxochitl, Relacion del origen de los Xuchimilcas dans le t. IX des Ant. of Mexico de Kingsborough, p. 458.
  - (5) Id. ibid.

occultes que leur nom, devenu synonyme de thaumaturge, fut en ce sens appliqué aux Espagnols (1). On peut donc croire qu'ils étaient de la race des Toltecs, puisque leurs frères les Mizquics, adorateurs de Quetzalcoatl (2), se vantaient également de l'être (3). Comme tels, les Xochimiles éiaient dépositaires de peintures relatives au retour et à la future domination des Blancs; aussi furent-ils du nombre des peuples que Montezuma II fit interroger à ce sujet, et c'est un de leurs vieillards, Quilaztli (4) qui lui donna la réponse la plus pertinente, en lui montrant des images venant de ses ancêtres où étaient représentés des hommes blancs et barbus, montés sur des embarcations et des chevaux (5), le tout conforme aux traditions sur Quetzalcoatl et analogue aux croquis des navires espagnols de J. de Grijalva (6). — D'autre part, les habitants d'Ocuituco, qui étaient non seulement voisins, mais encore parents des Xochimiles (7), conservèrent jusque vers le milieu du XVIº siècle un grand livre avec des caractères différant tout à la fois de ceux des Espagnols et des Mexicains, et qu'ils disaient leur avoir été laissé par le Papa (8), soit celui du IXº siècle, soit celui du XIVº (9).

Les Annales des Xochimiles ne nous étant parvenues que dans un bref résumé donné par Ixtilxochitl, on ne

<sup>(1)</sup> G. de Mendicta, *Hist. ecl. ind.* L. III, ch. 18, p. 224; — Torquemada, *Mon. Ind.*, L. XV, ch. 16, p. 39 du t. III.

<sup>(2)</sup> Hist. iconoph., p. 239.

<sup>(3)</sup> Duran, *Hist. de las Indias*, t. I, p. 85; II, p. 12; — Tezozomoc, *Cron. mex.*, ch. 12, p. 258 de l'édit. de 1878.

<sup>(4)</sup> Sur ce nom, voy. plus haut p. 197 et 198, note 1.

<sup>(5)</sup> D. Duran, t. II, p. 12-13; — Tezozomoc, ch. 109, p. 695 6.

<sup>(6)</sup> D. Duran, t. II, p. 5-11.

<sup>(7)</sup> Id., ibid. t. II, p. 10.

<sup>(8)</sup> Id. t. II, p. 76.

<sup>(9)</sup> Les Papas du Nouveau Monde, passim; — Les Voyages transatlantiques des Zeno, dans le Muséon, t. IX, Louvain 1890, in-8, p. 467-9.

peut y suppléer que par des notices recueillies par-ci par-là. On sait que, lors de la soumission des Xochimiles aux Espagnols, en 1520, ils étaient établis dans cette ville depuis 218 ans (1), c'est-à-dire depuis l'année 1302, et comme leur migration avait duré 180 ans, elle devait avoir commencé en 1122. Par une coïncidence qui n'est sans doute pas fortuite, leur exode eut lieu dans l'année qui suivit celle du départ pour le Vinland (Etats-Unis) de l'évêque du Groenland, Eirik Upsé (2). Peut-être ce prélat ne trouva-t-il plus de chrétiens dans le Vinland, depuis longtemps évacué par les Scandinaves et, sur les indications des Gaëls restés dans la Grande Irlande, poussa-t-il jusqu'au Mexique avec une des tribus autrefois évangélisées par les Papas; mais, que ce soit par ceux-ci ou par les Tecpantlacs que les Xochimiles aient été renseignés sur les Blancs, toujours est-il que, au temps de Cortés, ils avaient encore des notions positives sur des émigrants venus autrefois des pays transatlantiques (3).

Tel était aussi le cas pour les Chalcs, mêlés comme eux avec les Tecpantlacs, non pas seulement à partir de 1303, mais cinq ans auparavant, en 1299 (4); aussi furent-ils également consultés par ordre de Montezuma II, lors de l'enquête sur les Blancs (5). A la vérité, ils ne possédaient plus de peintures relatives à ces Hommes de l'Est (6), mais seulement un de ces bestiaires si répandus en Europe au moyen-âge, et où il y avait des images de

<sup>(1)</sup> Ixtlilxochitl, dans le t. IX des Ant. of Mex. de Kingsborough, p. 458.

<sup>(2)</sup> Islandske Annaler, édit. Storm, ann. 1121, p. 19, 59, 112, 252, 320, 473.

<sup>(3)</sup> Les deux Quetzalcoatl espagnols, p. 487-492.

<sup>(4)</sup> Chimalpahin, 7º Rel., p. 25, 44, 46-47.

<sup>(5)</sup> D. Duran, t. I, p. 11-12. — Tezozomoc, ch. 108, p. 692.

<sup>(6)</sup> Il y a dans cette assertion un indice de la véracité des écrivains qui

cyclopes et d'unipèdes conformément aux superstitions que les chrétiens avaient reçues des Anciens (1) et qu'ils transmirent aux habitants du Nouveau Monde (2). En revanche, comme on le verra à la fin de cette étude (3), les traditions sur les anciens et futurs dominateurs blancs étaient si vivaces chez eux qu'elles les portèrent à se soumettre de bon gré aux Espagnols. Leurs congénères les Cuitlahuacs (4) et les Mizquics se rappelaient parfaitement, en leur qualité de parents des anciens Toltecs, que leurs ancêtres avaient prédit le retour des fils de Quetzalcoatl dans le pays autrefois possédé par lui; mais que ceux-ci auraient un costume différent de celui des Mexicains qui ne comprendraient pas leur langue. Leurs vieilles images n'étaient pas non plus semblables à celles que les peintres de Montezuma avaient tracées des compagnons de J. de Grijalva (5).

On voit par ce qui précède, que les Templiers n'étaient pas trop dépaysés parmi les Xochimilcs, les Mizquics, les Cuitlachuacs et les Chalcs, et ce n'est peut-être pas sans arrière pensée qu'ils allèrent précisément s'établir au mi-

ont rapporté le fait ou de la bonne foi des traditionnaires qui ont constaté l'ignorance des Chalcs. Si les uns ou les autres avaient voulu donner plus d'autorité à la tradition sur les Blancs précolombiens, il ne leur en eût guère coûté d'affirmer qu'elle était répandue chez les Chalcs comme chez les Xochimiles.

- (1) Saint Augustin, *Cité de Dieu*, L. XVI, ch. 8; cfr. note de M. Orozco y Berra, dans son édit. de Tezozomoc, p. 692-4.
  - (2) D. Duran, t. II, p. 11-12; Tezozomoc, ch. 108, p. 692.
  - (3) p. 226-227.
- (4) Un descendant d'Iztac Mixcoatl, Tzompanteuctli, seigneur de Ticic-Cuitlahuac, qui connaissait 616 prophéties, fut mis à mort en 1517 par ordre de Montezuma II, parce qu'il avait traité Huitzilopochtli de faux Dieu, et annoncé le règne prochain du vrai Dieu, le créateur de toute chose (D. Duran, t. I, p. 398, 514, 518; Ann. de Cuauhtitlan, p. 81-82).
- (5) D. Duran, *Hist. de las Indias*, t. II, p 12; Tezozomoc, *Cron. mex.*, ch. 107, p. 693-4.

lieu de populations qui avaient conservé tant de souvenirs des Blancs. Si à ce titre la prophétie de Quetzalcoatl leur fut appliquée, la croyance en la future domination des hommes de l'Est (1) ne fut sans doute pas étrangère à l'ascendant qu'ils prirent si rapidement dans leur nouvelle patrie.

Après s'être fusionnés en 1304 avec une de leurs fractions plus récemment immigrée (les Poyauhtecs ou Gens de Panohuayan) (2), les Nonohualcs, les Teotlixcs et les Tlacochcalcs se fixèrent définitivement sur les rives et dans le bassin du lac de Chalco, d'où ils prirent le nom de Chalcs (3), sous lequel ils furent confondus avec des peuplades qui les avaient précédés dans cette contrée : les Acxotecs, les Mihuas, les Tlaltecahuas, les Contecs, enfin les Tlayllotlas et (4) les Chimalpanecs (5). Ces deux dernières tribus, issues des Toltecs, venaient de la Mixtèque et d'au delà, c'est-à-dire des contrées colonisées par les Papas vers le littoral de l'Océan Pacifique. Leurs membres s'entendaient particulièrement à peindre et à historier (6); de plus ils étaient savants et habiles en astrologie (7).

Grâce à leur supériorité intellectuelle, les nouveaux

<sup>(1)</sup> Ils étaient hijos del sol, tout à la fois comme hommes de l'Est, et comme adorateurs du soleil.

<sup>(2)</sup> Chimalpahin, 7º Rel., p. 48.

<sup>(3)</sup> Id. ibid., p. 25.

<sup>(4)</sup> Id. ibid., p. 27-28.

<sup>(5)</sup> Ixtlilxochitl, p. 350 du t. IX de Kingsborough; p. 289 du t. I, de l'éd. d'A. Chavero.

<sup>(6)</sup> Ce n'est pas seulement chez les anciens Mexicains que l'histoire était peinte : en Europe, leurs contemporains, les nobles illettrés aimaient à la faire représenter dans des tapisseries, des enluminures, des peintures murales ou autres.

<sup>(7)</sup> Ixtlixochitl, *Hist. Chichimeca*, ch. 12, p. 216 du t. IX de Kingsborough; p. 69-70 du t. II, de l'éd. de A. Chavero.

venus, quoique faibles (1), prirent bientôt le dessus et exercèrent une sorte de suzeraineté sur les peuples voisins. Dès 1299 ils conquirent Tenantzinco et Aotlan (2); en 1303, ils donnèrent l'investiture au roi de Xochimilco-Chimalhuacan (3); en 1305, au seigneur de Tepetlixpan-Xochimilco (4); en 1336, à celui d'Amaquemecan (5); en 1342, au roi de Tenanco (6); en 1386, ils soumirent les Matlatzincs (7). L'empire théocratique et militaire (8) des Chalcs, avant son affaiblissement en 1407 (9), étendait sa protection sur vingt-einq seigneuries, notamment celles de Totomihuacan (occupée par des Cholultecs), de Huexotzinco (possédée par les Tlilhuihquitepecs), d'Itztzocan, de Tezcuco (colonisée par les Acoluas), de Xochimilco, de Totollapan, de Quauhnahuac, de Culhuacan, de Tullocan,

- (1) Chimalpahin, Ann. 7º relat. p. 28.
- (2) Id. ibid. p. 44 = Sans doute Ayotlan au nord du lac de Chalco.
- (3) ld. ibid., p. 47.
- (4) Id. ibid., p. 48-54.
- (5) Id. ibid., p. 59.
- (6) Id. ibid., p. 62.
- (7) Id. ibid., p. 74.
- (8) Dans certains de leurs Etats, le principal chef s'appelait teohuateuctli (seigneur qui possède Dieu); ailleurs, atlauhtecatl teuctli (seigneur qui garde l'engin à darder); d'autres dignitaires portaient les titres de teomama (porte-dieu), tlatquic (gouverneur), tlacochquencatl (homme des flèches et des harnais). Voy. Chimalpahin, Relations, passim. - En outre, chez les Tlalmanales Chales, comme on appelait au XVI siè cle les descendants des Nonohuales, Teotlixes et Tlacocheales (Chimalpahin, 7º Rel. p. 25), les trois premiers ministres se nommaient, l'un Tetzauhquacuili, le Révérend moine (Torquemada, L. VIII, ch. 5, p. 134 du t. II) ou tonsuré à l'imitation de Tezcatlipoca (Id. L. IX, ch. 30, p. 220 du t. II; — Sahagun, Hist. gén., L. II, ch. 25; L. VI, ch. 39, p. 109, 459. Voy. infra, p. 208, n. 5); le second Xochpoyo (prédicateur, voy. plus loin, p. 204 n. 3); le troisième cacçole (mal-chaussé); cfr. chez nous moine dechaux). Sur ces dignitaires voy. Chimalpahin, 7º Rel., p. 47, 155, 167, 181, 198, 202). Cacçole est formé de cacçolli, comme cale de calli, mile de milli. Dans ces mots le e final signifie possesseur de l'objet indiqué respectivement par le radical : vieille chaussure, maison, champ. (9) Chimalpahin, Ann., p. 79-84.

d'Azcaputzalco, de Tenanyocan, de Cuauhtitlan, de Teocalhuiacan, de Matlatzinco, de Mazahuacan, de Xiquipilco, enfin sur les Tlaxcaltecs et les Quauhquecholtecs (1). Ces localités et ces populations occupaient une bonne partie des États actuels de Mexico, Morelos, Puebla et Tlaxcala; quoique leur étendue fût bien loin d'être comparable à celle de la confédération mexicaine, dans laquelle elles furent englobées plus tard, elles formaient pour le temps un ensemble assez imposant, de 100 à 150 kilom. de large. Si leur soumission (à l'influence religieuse, nous semble-t-il, plutôt qu'à un pouvoir militaire) n'avait pas été partout volontaire, elle le devint à la fin, puisqu'elles prirent la défense de leurs princes dépossédés par les Mexicains (2).

Les Chichimecs eux-mêmes, qui avaient fondé un vaste empire sur les ruines de celui des Toltecs, et qui néanmoins étaient encore à l'état sauvage, se civilisèrent un peu au contact des Tecpantlacs. Ceux-ci étaient à peine établis sur le plateau de l'Anahuac que le Tecpoyo achcauhtli (3) ou Prédicateur en chef du mont Xico (4), se mit en relations avec le prince Tlotzin, petit-fils du fondateur de l'empire. Il lui fit apprécier la bouillie de maïs (5), la cuisson des

<sup>(1)</sup> Chimalpahin, Ann., p. 85-86, 98.

<sup>(2)</sup> Id. ibid., p. 86-87.

<sup>(3)</sup> Tecpuyutl, pregonero (héraut) selon Motolinia (Dict.) et Torquemada (Mon. ind. I.. XI, ch. 25, p. 353 du t. II). A rapprocher de tequipuyul, gardien du temple de Tula (Hist. iconophon, p. 242 de l'in-8) et de Xochpoyo ou Xochpoyon, titre de dignitaires à Tlacochcalco-Chalco Tlalmanalco (Chimalpahin, 7° Rel. p. 47, 155, 167, 198, 202).

<sup>(4)</sup> C'est dans une grotte de cette colline que Huemac, le dernier roi de la Tula indépendante s'était réfugié et avait disparu.

<sup>(5)</sup> Atolli, amplement décrit par Sahagun (Hist gén. L. X. ch. 26, p. 632 de la trad. — Cfr. Torquemada, Mon. ind. L. IX, ch. 9, p. 182 du t. II). — S'il était prouvé que le maïs fût originaire de l'Asie, d'où il aurait été importé en Italie, en 1202, on serait bien tenté d'attribuer sa transplantation en Amérique à des Templiers, qui avaient appris à le

aliments, les tissus, de sorte que plus tard celui-ci devenu roi (1), ordonna à ses sujets de cultiver le maïs et le coton (2); mais une partie d'entre eux aimèrent mieux s'enfuir dans les montagnes et Tlotzin lui-même, qui portait un nom de chef de Peaux-Rouges (le Noble Faucon), n'était, au dire du Tecpoyo, qu'imparfaitement converti (3). Toutefois, la semence répandue sur ce sol ingrat finit par prospérer et l'on peut en grande partie attribuer aux Chalcs la renaissance de la civilisation précortésienne qui excitait l'admiration des Espagnols. Il est probable que sans eux le plateau de l'Anahuac serait resté barbare, comparativement au Yucatan où l'avaient transportée les Toltecs fugitifs emmenés par Quetzalcoatl (4).

Les unions (5) entre Chichimecs et Culuas (Possesseurs de crosses ou de croix) (6) contribuèrent peut-être plus à civiliser les Chichimecs que ne firent les enseignements

connaître en Orient. Malheureusement pour cette hypothèse, Gomara (Conq. de Méj. p. 431 de l'éd. Vedia), l'un des Mémoriaux pour Juan Cano (dans le t. III, in-8, 1891, de la Nueva Coleccion d'Icazbalceta, p. 269), et Sahagun (op. cit. L. X, ch. 29, § 1, p. 659; cfr. L. III, ch. 3, p. 208), disent que cette plante avait été introduite au Mexique, bien des siècles auparavant, par les Acoluas ou les Culuas ou les Toltecs de la suite de Quetzalcoatl. Voy. en outre Orozco y Berra, Historia antigua y de la conquista de México, t. I, 1880, in-8. p. 312-315.

- (1) Selon Orozco y Berra (*Hist. Ant.*, t. III, p. 112-116), son règne dura de 1263 à 1298.
- (2) Ixtlilxochitl, *Hist. chichimeca*, ch. 9, p. 213 de l'in-fol.; p. 57-58 du t. I, in-8. Le texte nahua de cette curieuse anecdote, accompagnant une scène illustrée de la *Mappe Tlotzin* (dans la *Revue Orientale et Américaine*, Paris, in-8, t. V. 1861, et dans *Anales del Museo Nacional de México*, t. III, 1886), a été traduit en français par Aubin (dans *Revue*, V. 374-377) et en espagnol (dans *Anales*, III, 310-312).
  - (3) Voy. les deux dorniers documents cités dans la note précédente.
- (4) Sahagun, *Hist. gén.*, L. III, ch. 13, p. 218-9 de la trad.; Torquemada. L. III, ch. 7, p. 256 du t. I; L. VI, ch. 24, p. 52 du t. II.
- (5) Mémorial pour J. Cano, dans Nueva Coleccion, t. III, p. 269; Gomara, Conq. de Méjico, p. 431.
- (6) Voy pour la justification de cette traduction Les Papas du Nouveau Monde, p. 227-229.

du Tecpoyo. Un descendant de Tlochtli à la quatrième génération, le célèbre Nezahualcoyotzin et son fils Nezahualpiltzintli (tous deux rois de la ville de Tezcuco, antérieurement placée sous la protection des Chalcs) (1) avaient hérité de tant de réminiscences des Blancs et de leurs tentatives d'évangélisation que l'on pourrait presque les regarder comme des crypto-chrétiens. Le premier, tout en pratiquant en public le mode d'idolâtrie propagé par les Tenuches de Mexico, ses alliés, professait en particulier d'autres doctrines : « Quoique quelques chefs et seigneurs, dit J.-B. de Pomar (l'historien de Tezcuco, petit-fils de Nezahualpiltzintli), adorassent les idoles et leur offrissent des sacrifices, ils doutaient cependant de leur divinité; ils pensaient que c'était erreur de croire que des statues de bois et de pierres, faites de main d'homme, fussent des dieux (2). Nezahualcovotzin surtout était fort perplexe en cherchant la lumière relativement au vrai Dieu et créateur de toutes choses, et comme notre Seigneur, dans ses secrets jugements, ne jugea pas à propos de l'éclairer, ce prince retourna à ce que ses ancêtres adoraient, comme en témoignent beaucoup de chants antiques dont on sait des fragments (3), car on y trouve beaucoup de noms et d'épithètes à la louange de Dieu : il y est dit qu'il y avait un seul Dieu, créateur du ciel et de la terre, qu'il maintenait tout ce qu'il avait fait et créé; qu'il demeurait là où

<sup>(1)</sup> Chimalpahin, 7º Rel., p. 86.

<sup>(2)</sup> De même, G. de Mendieta dit à ce propos: « Asi se cuentan.... de un Nezahualpiltzintli y de otro Nezahualcoyotzin, reyes de Tezcuco, el uno de los cuales no solo con el corazon dubdo ser dioses los que adoraban, mas aun lo decia á otros que no le cuadraban ni tenia para si que aquellos eran dioses. » (Hist. ecles. ind. p. 181).

<sup>(3)</sup> Ce qu'il en reste a été publié, traduit et commenté en anglais par D. G. Brinton, sous le titre de Ancient nahuati poetry, dans le t. VII (1887) de The Library of aboriginal American literature. Philadelphie, in-8.

il n'avait pas d'égal, en un lieu situé au-delà des neuf étages [du ciel] (1); qu'il ne s'était jamais montré sous forme humaine ou corporelle, ni sous une autre figure; que les âmes des morts vertueux allaient demeurer près de lui; que celles des méchants souffraient dans un autre lieu des peines terribles . . . . . De quoi il ressort qu'ils étaient parvenus à la notion de l'immortalité de l'âme (2). »

Nezahualpiltzintli, qui n'était pas moins versé que son père dans les anciennes traditions, interpréta sans peine divers pronostics de la prochaine arrivée des Blancs (3) et les expliqua à son allié Montezuma II, qui avouait son ignorance en cette matière (4). Ainsi, malgré le soin (5) que les rois de Mexico avaient mis à faire détruire les souvenirs du passé, il s'en conservait assez, chez leurs sujets et leurs alliés les rois de Tezcuco, pour que les réminiscences du christianisme ne fussent pas totalement oblitérées et qu'il subsistât, sous forme de superstitions, un grand nombre de croyances et de pratiques dont la ressemblance avec les doctrines chrétiennes fut constatée à l'arrivée des Espagnols, au XVI° siècle (6).

<sup>(1)</sup> Conformément aux croyances des Gaëls, des Gallois et des Scandinaves qui, en ce point, différaient totalement de celles des écrivains latins (Traces d'influence européenne, p. 520-521), il se représentait l'atmosphère comme composée de neuf couches, au dessus desquelles trônait le Dieu suprême et, pour imiter ces neuf zones, il construisit une tour à neuf étages qui fut appelée Chililico (lieu où est le Chilitli, en latin du moyen age schilla, chilla, cloche) et qui correspond à nos clochers. (Traces d'infl. europ., p. 518, 520-522, 526-529).

<sup>(2)</sup> Relación de Tezcuco en tête du t. III de la Nueva Coleccion d'Icazbalceta, p. 24.

<sup>(3)</sup> Les deux Quetzalcoatl espagnols, p. 477-8, 584.

<sup>(4)</sup> D. Duran, Hist. de las Indias, t. I, p. 514.

<sup>(5)</sup> Sahagun, Hist. gén., I. X, ch. 29, § 12 p. 674; — Concession de F. Cortés aux caciques d'Axapusco, dans la 1<sup>re</sup> Coleccion d'Icazbalceta, t. II, Mexico, 1866, in-4, p. 6.

<sup>(6)</sup> Voy. nos mem. sur les Echos des croyances chrétiennes chez les Mexicains du moyen-âge; sur la Contrefaçon du christianisme chez

Les Tecpantlacs (1), comme les Culuas (2), les Chalcs (3), les habitants de Mexico et de Tezcuco (4), adoraient Tezcatlipoca, une des figures les plus complexes du panthéon mexicain (5). S'il est vrai, suivant le proverbe, que l'on ne prête qu'aux riches, ce doit être surtout le cas pour Tezcatlipoca. Il passait en effet pour être « un dieu véritable et invisible qui pénétrait en tout lieu, au ciel, sur la terre et en enfer . . . . . On était dans la croyance que lui seul s'occupait de régler le monde; que de lui procédaient les prospérités et les richesses; et que seul il les enlevait quand il en avait le caprice ». (6). Selon l'Histoire iconophonique (7), « Tezcatlipoca, connaissant toutes les pensées, présent partout, sondant les cœurs, était en conséquence nommé Moyocoya, c'est-à-dire le Tout-Puissant ou Celui qui fait toute chose sans l'aide d'autrui (8); en

les Mexicains du moyen-âge, dans Le Muséon, t. XVII, p. 122-144, 223-242, Louvain 1898, in-8); sur les Pratiques et institutions relig. d'origine chrét. chez les Mexicains du moyen-âge.

- (1) Chimalpahin, 7° Rel., p. 25-26, 28, 43, 58.
- (2) Mémoriaux pour J. Cano, p. 266, 287.
- (3) Qui le surnommaient *Napatecli*, quatre fois dieu (*Hist. iconoph.* p. 239. Cfr. supra, p. 198, n. 2).
  - (4) D. Duran, *Hist. de las Indias*, t. II, p. 106-7.
- (5) Aussi les Mexicains se le représentaient-ils de plusieurs manières, notamment comme un bel adolescent à longue chevelure tombant sur les épaules, mais rasée sur les oreilles et formant queue; de même les élèves de son monastère ou Telpochcalli avaient, à son imitation, les cheveux coupés sur le front jusqu'aux oreilles. (Torquemada, Mon. ind. L. IX, ch. 30, p. 220). Les longues chevelures de ces religieux s'appelaient papa (Duran, Hist. de las Indias, t. II, p 110), sans doute en mémoire des Papas columbites, qui avaient obstinément conservé ce genre de tonsure. (Voy. nos mém. sur les Premiers chrétiens des tles nordatlantiques, p. 326-7; Migrat. d'Europe en Amér.: les Gaëls, p 159; La Tula primitive, p 208-210; les Papas du Nouv. Monde, p. 175; les Blancs précolombiens (dans Revue des questions scientif. 2° sér. t. XVI, Louvain, 1899, in-8, p. 15)
  - (6) Sahagun, Hist. gen. L. I, ch. 3, p. 14, 15 de la trad.
  - (7) 2° édit. p. 229. Cfr. Sahagun, L. III, ch. 2, p. 207 de la trad.
- (8) Cette dernière paraphrase rend mieux que *Todo Poderoso* le sens de *moyocoya*, substantif formé du verbe *yocoya* (créer) par l'addition de la préfixe *mo*.

cette qualité on ne savait le représenter autrement que comme l'air (1); c'est pourquoi on ne le nommait pas ordinairement de ce nom ». On voit par ces citations et par les suivantes que, en dépit des superfétations et des déformations que les disciples des Tecpantlacs, ou même leurs successeurs devenus païens, firent subir aux conceptions de leurs ancêtres ou précepteurs chrétiens relativement à Tezcatlipoca, ce dieu conservait encore, au temps de la conquête espagnole, beaucoup des attributs de la première personne de la Trinité: « Les indigènes, dit Torquemada, le regardaient comme incréé et invisible et comme le principal de tous les dieux; ils disaient de lui qu'il était l'âme du monde (2) . . . . . . Ils adoraient Tezcatlipoca ou Titlacahua et le reconnaissaient comme dieu ou comme l'image de la divinité dont ils ne savaient ni le principe, ni l'origine, ne le tenant pas pour un être mortel, mais pour l'immortel créateur de toutes les choses. Ce n'est pas avec le même respect qu'ils adoraient et regardaient un autre dieu nommé Huitzilopochtli (3), quoiqu'ils le tinssent pour le dieu des batailles et leur protecteur dans les guerres (4). »

Tezcatlipoca n'a pas seulement quelques-uns des attributs du vrai Dieu (5); certains points de son culte et

<sup>(1)</sup> Le point d'interrogation que met après *pintar* l'éditeur Icazbalceta, d'ordinaire si perspicace, montre qu'il n'a pas compris que *représenter* s'applique exclusivement au nom de *moyocoya*, mais non aux autres attributs si nombreux de Tezcatlipoca, qui figurent dans ses images sculptées et peintes ou dans leurs descriptions.

<sup>(2)</sup> Monarchia indiana, L. VI, ch. 20, p. 38 du t. II.

<sup>(3)</sup> Celui-ci, voyant un rival dans Tezcatlipoca, « chef suprême de la royauté, de la noblesse et de la seigneurie.... et dieu souverain », l'appelait jeune ennemi (Glose marginale de la 7 Rel. de Chimalpahin, p. 26).

<sup>(4)</sup> Torquemada. Mon. ind. L. X, ch. 16, p. 265 du t. II.

<sup>(5)</sup> Les invocations à Tezcatlipoca, que nous a conservées Sahagun (Hist. gen. L VI, ch. 1.7, 9), offrent un singulier mélange d'effusions chrétiennes et d'idées païennes.

l'un de ses insignes ne ressemblent pas moins à ceux de l'église chrétienne. Sa statue tenait de la main droite un ustensile que le P. D. Duran (1) et A. de Herrera (2) comparent à un éventail, pourvu dans sa partie centrale d'un disque en or, très brillant, analogue à un miroir; on l'appelait en effet ytlachiayan (3). D'un petit cercle concentrique tracé au milieu de ce prétendu miroir partent quatre traits dont l'ensemble forme une croix. Tout autour, des plumes figuraient les rayons du soleil (4), c'est-à-dire de l'ostensoir, qui en Europe, tendait à se substituer à l'ancienne monstrance dès la fin du XIIIº siècle (5). Cet ustensile nous paraît donc être une imitation plus ou moins fidèle de nos premiers ostensoirs ou soleils. C'est « pour accomplir des cérémonies religieuses devant ce soleil » que les Teotlixes ou messagers de Dieu, après s'être établis en Amérique, traversèrent l'Atlantique pour retourner vers l'Est (6). C'est sans doute ce Porte-dieu (7)

<sup>(1)</sup> Hist. de las Indias, t. II, p. 98-99 — Cfr. J. de Tobar, p. 104.

<sup>(2)</sup> Dec. II, L. III, ch. 15, p. 67.

<sup>(3)</sup> Composé du nahua *tlachia* voir, avec la préfixe *i* son et la suffixe *yan*, qui correspond à *oir* dans *miroir*, *ostensoir*, *dortoir*, *reposoir*; le tout peut être exactement rendu par : son ustensile (miroir) ou son lieu (observatoire) pour voir. Le soleil en effet voit tout et c'est sa lumière qui nous fait voir.

<sup>(4)</sup> D. Duran, Hist. de las Indias, album. pl. 5 de la part. II.

<sup>(5)</sup> F. de Mély, dans la Grande Encyclopédie. t. XXV, p. 649-650. — Le Soleil est représenté d'une manière un peu différente sur la pl. 7, part. II, et pl. 2, part. III de l'Album du P. Duran : au milieu d'une étoile entourée de rayons on voit un demi cercle correspondant au croissant qui servait à supporter l'hostie. C'est la figure du Nauholin (voy. plus haut, p. 198, note 2), ou du soleil considéré comme créateur (Duran t. II, p. 155-159) dont la fête. célébrée à Mexico par les hommes de guerre, présentait de grandes analogies avec celle de la Grande Déesse des Totonacs, compagne du soleil, médiatrice et mère du sauveur. (B de Las Casas. Apolog. hist. ch. 121; — Roman y Zamora. Republicas de Indias, nouv. édit. Madrid, 1897, in-18, t. I, p. 180-185. — Torquemada, L. VI, ch. 25, 48; L. IX, ch. 8, p. 52, 83, 181 du t. II; L. XV, ch. 49, p. 134-5 du t. III)

<sup>(6)</sup> Chimalpahin. 7º Rel., p. 38.

<sup>(7)</sup> Un des noms français de l'ostensoir.

ou Teomama, comme on l'appelait en nahua, qui a donné son nom au dignitaire chargé de l'ostensoir dans les États des Tecpantlacs (1). C'est de l'ostensoir également que doivent venir deux des noms de la principale divinité des anciens Mexicains: Tezcatlipoca et Tlatlauhquitezcatl. Le premier signifie: miroir resplendissant (2), ce qui malgré la différence des deux parties de ces composés est, paraîtil, aussi le sens du second (3). On ne peut désigner plus clairement le soleil (4) qui était tout à la fois un des noins du Christ et du nauholin, l'emblème des commandeurs du soleil, emblème qui était peint sur une bannière appendue à l'autel de leur temple, dans la caserne où ils enseignaient les exercices militaires à de jeunes nobles (5). Dans le temple de Tezcatlipoca, à Mexico, l'autel était de la même forme que les nôtres (6); le feu y était perpétuellement

<sup>(1)</sup> Id. *ibid.*, p. 43, 48, 53, 57. Ce fut en effet le *teomama* Quetzalcanauhtli qui porta Tezcatlipoca dans la translation dont on parle plus loin, p. 213-214.

<sup>(2) &</sup>quot;Espejo resplandeciente" selon Torquemada (L. VI. ch. 20; L. VIII, ch. 13; L. X, ch. 15, p. 38, 150, 262 du t. II. — Tezcati miroir, et poca qui brille. "El espejo relumbrante que a de representar el sol", dit le P. Duran (t. I, p. 238).

<sup>(3)</sup> Tlatlauhquitezcatl quiere deçir espexo de resplandor encendido (Duran, t. II, p. 147).

<sup>(4)</sup> Tonatiuh quiere decir sol.... y Tonatiuh quiere decir el que va resplandeciendo. (Torquemada. L. VI, ch. 27, p. 55 du t. II). — Tona brillant et tiuh qui va. — Quand on sait que Tonatiuh était synonyme de Tezcatlipoca, et que ces deux noms désignaient le créateur, on comprend mieux le passage du P. D. Duran (t. II, p. 159) parlant de l'ynvocacion al sol, al qual tenian por criador de las cosas y caussa dellas; et aussi ce que disaient les parents en conduisant leur enfant au telpochcalli, monastère de Tezcatlipoca (Duran, t. II, p. 108; — Torquemada, L. IX, ch. 30. p. 120 du t II): Nous l'amenons pour apprendre « à servir dans les combats les intérêts des dieux Tlaltecatli et Tonatiuh, qui sont la terre et le soleil. C'est pour cela que nous offrons notre enfant au seigneur dieu tout puissant. Yaotl, autrement dit Titlacauan ou Tezcatlipoca. » (Sahagun, Hist. yen., L. III, append. ch. 4, p. 226 de la trad. franç.)

<sup>(5)</sup> D. Duran, t. II, p. 155, 156; album, part. II, pl. 7.

<sup>(6)</sup> Id., t. II, 99.

allumé, comme la lumière qui, chez nous, brille devant le Saint-Sacrement (1); l'officiant de chaque semaine (ou pour mieux dire cinquaine de jours), vêtu d'une longue robe descendant jusqu'aux jarrets comme nos dalmatiques et, tenant d'une main l'encensoir, de l'autre une bourse pleine d'encens (2), procédait de la même manière que les prêtres catholiques, élevant et baissant successivement la main (3). La croix de Saint André qui figure sur l'encensoir de ce prêtre (4), les os disposés en sautoir sur le manteau de Tezcatlipoca, et les cinq flocons de coton, qui forment une croix de Saint André sur son bouclier (s), rappellent peut-être que ses adorateurs les Tecpantlacs étaient originaire de l'Ecosse vouée à Saint André (6).

La veille ou le premier jour du mois de Toxcatl, le cinquième mois de l'année mexicaine lequel, selon le P. Duran (7) commençait le 20 mai ; selon Torquemada (8) le 24 avril, on célébrait en l'honneur de Tezcatlipoca une des plus grandes fêtes, avec des réjouissances et des représentations qui, dit le premier de ces auteurs (9),

<sup>(1)</sup> D. Duran, t. II, p. 113.

<sup>(2)</sup> Id. t. II, p. 112. — Dans beaucoup de cas où l'imitation est évidente, les Mexicains ont plus ou moins modifié le prototype (Voy. les exemples cités dans Traces d'influence européenne dans les langues, les sciences et l'industrie précolombiennes du Mexique et de l'Amérique centrale, dans Revue des questions scientifiques, 2° sér. t. XI. avril 1897, p. 522-3); aussi ont-ils fait de l'encensoir la navette ou vase à encens et l'ont-ils remplacé par une énorme pipe sur la panse de laquelle on voit, comme sur le manteau de Tezcatlipoca, une croix de Saint-André. (D. Duran, Album, part. II, pl. 6). — Un vase en deux pièces semblable à nos encensoirs a été trouvé à Yanguitlan (H. H. Bancroft, The native races of the Pacific States. New-York, 1875, in-8, t. 1V, p. 423).

<sup>(3)</sup> Duran, t. II. p. 113; — Torquemada, L. X, ch. 14, p. 258 du t. II.

<sup>(4)</sup> D. Duran, album, pl. 6 de la part. II.

<sup>(5)</sup> Id. ibid., pl. 5, de la part. II et Hist. de las Indias, t. II, p 106.

<sup>(6)</sup> J. Pinkerton, An Enquiry etc., t. I, p. 457-462, 498-500.

<sup>(7)</sup> Hist. de las Indias, t. II, p. 279.

<sup>(8)</sup> Mon. ind. L. X, ch. 14, p. 256 du t. II.

<sup>(9)</sup> D. Duran, t. II, p. 279.

« égalaient celles de la Fête-Dieu, qui presque toujours tombe à la même époque ». Elle correspondait d'ailleurs plutôt à nos Rogations : « Elle avait pour but de demander l'eau du ciel, de la même manière que le font nos rogations et nos litanies qui ont toujours lieu dans le mois de mai ; aussi la célébrait-on dans ce mois, en commençant le neuvième jour pour finir le dix-neuvième » (1). Ces cérémonies remontaient bien aux Tecpantlacs, qui les avaient eux-mêmes reçues tant des Papas columbites, leurs prédécesseurs, que des Templiers de Terre-Sainte, comme nous l'apprennent de curieuses anecdotes.

En 1332, les Tlacochcalcs de Yacapichtlan Cohuatepec, dont quelques uns avaient été maltraités et mutilés (la tête rasée, les mains coupées), se retirèrent à Coyohuacan avec le Teomama (Porte-Dieu) qui emportait Tezcatlipoca; une sécheresse commença alors et, pendant quatre ans de suite, il ne plut pas dans le pays des Chalcs; il ne tomba d'eau que sur les terres des Tlacochcalcs. Pour mettre fin à la famine qui avait duré tout ce temps, les Chalcs se décidèrent en 1336 à aller chercher Tezcatlipoca, qui fut tiré de son tabernacle et porté par le Teomama vers le mont Xoyac, du côté d'Amaquemecan, où les Chalcs s'empressèrent autour de lui et le placèrent dans un tabernacle. Ils se mirent alors sous la protection des gens

<sup>(1)</sup> D. Duran, t. II, p. 99, 101. — Cfr. J. de Tobar, p. 106. — Quoique les Rogations aient été instituées pour demander à Dieu de protéger les biens de la terre ct de détourner les calamités de toute sorte, y compris la guerre et les ravages des animaux malfaisants, elles finirent par s'appliquer plutôt à la sécheresse, comme c'était le cas non seulement en Mexique, mais encore sous des climats plus humides, comme les environs de Trèves (Du Cange, Gloss. med. latin. édit. Favre, t. VII, p. 206) En Bourgogne, à Villy-le-Moûtier près Beaune, on portait en procession la châsse de Saint Révérien pour obtenir, suivant les cas, soit le beau temps soit la pluie (Courtépée, Descr. du duché de Bourgogne, 2° édit. Dijon, 1847, t. II, p. 407).

du Tecpan [Temple], les Tlacochcalcs. En allant recevoir la statue, le roi des Chichimecs d'Amequamecan lui remit le brillant bâton recourbé [la crosse]; en retour, le dieu lui attribua la souveraineté d'Amequamecan qui fut partagée entre les Tlayllotlas et lui. Il reçut le titre de Teohuateuctli (seigneur théocratique ou spirituel) (1) qui était, d'ancienne date, usité à Tlacochcalco où fut reporté Tezcatlipoca (2).

Une ou deux générations auparavant, les Templiers de Palestine avaient coutume de faire des processions de même genre et dans le même but, comme nous l'apprend le témoignage rendu dans le procès des Templiers par Antoine Syci, de Verceil, notaire apostolique et impérial, qui avait été leur clerc et leur greffier dans le dernier quart du XIIIº siècle (3). « J'ai vu plusieurs fois, dit-il, une croix de cuivre (4), qui était en apparence sans valeur, mais que l'on disait être celle du bassin dans lequel fut baigné le Christ. Les Templiers la conservaient dans leur trésor et, parfois quand la chaleur et la sécheresse étaient excessives, le peuple d'Ancon (5) les suppliait de la porter dans une procession du clergé. J'ai vu aussi parfois, dans cette cérémonie, le patriarche de Jérusalem [alors in partibus], accompagné d'un des chevaliers du Temple, qui portait cette croix avec la dévotion appropriée. A la suite de ces processions, grâce à la

<sup>(1)</sup> Sept ans après, en 1342, les Tlacochcalcs conférèrent le même titre à Cacamatl Totec, en lui donnant l'investiture de la seigneurie de Tenanco. (Chimalpahin, 7º Rel., p. 62-63).

<sup>(2)</sup> Id., ibid., p. 57-59.

<sup>(3)</sup> Proces des Templiers, t. I, p. 619, 642-3.

<sup>(4)</sup> Le texte porte crucem cupitam. Ce dernier mot n'ayant pas de sens, nous croyons qu'il faut le remplacer par cupream.

<sup>(5)</sup> Il ne s'agit certainement pas ici d'Ancone en Italie, mais bien de la ville d'Acco ou Aca, aujourd'hui Saint-Jean d'Acre, qui était le quartier général des ordres religieux et militaires.

clémence divine, l'eau du ciel arrosait la terre et tempérait la chaleur de l'air (1). »

A défaut de cette croix miraculeuse, probablement restée en Orient, les Tecpantlacs se servaient soit, comme à Xoyac, du Miroir resplendissant ou Ostensoir, l'emblême de Tezcatlipoca; soit, comme les anciens Papas, d'un livre sacré. On sait en effet, par une des vies de Saint Columba, leur patron, que les moines d'Iona, l'une des Hébrides, à la suite d'une grande sécheresse, firent une procession à travers les champs, en agitant la tunique blanche du saint et en lisant des livres écrits de sa main (2). C'est dans le même but qu'ils placèrent, à trois reprises. sur l'autel, des livres écrits par le saint (3). Ces légendes nous expliquent un terme nahua, que n'a pu comprendre le traducteur de Chimalpahin. Cet annaliste parle, en quatre passages (4) de tlacuilolquiauh, mot composé de tlacuilolli, écriture, peinture, et de quiauitl, pluie. Entre les deux sens du premier terme, le traducteur a choisi le moins rationnel et rendu le tout par : pluie peinte (5). Nous regardons comme plus plausible l'expression : pluie d'écriture, c'est-à-dire obtenue au moyen de livres et miraculeusement comme chez les Columbites des îles Britanniques. Si l'on n'avait pas toujours à sa disposition des manuscrits thaumaturgiques ou de saintes reliques, on se servait d'Évangiles, de missels, de rituels, de formules des litanies, pour les chants et les prières des Ro-

<sup>(1)</sup> Procès des Templiers, t. I, p. 646-7.

<sup>(2)</sup> Adamnan, Vita Sti Columbae, L. II, ch. 45, p. 188-9 du t. VI des Historians of Scotland, 1874. in-8.

<sup>(3)</sup> Id., ibid., L. II, ch. 46, p. 89.

<sup>(4) 6°</sup> Relat., p. 7; — 7° Rel., p. 26, 28, 58.

<sup>(5) «</sup> Il faut sans douter entendre, dit-il, par *pluie peinte* cette ondée qui, en décomposant les rayons du soleil, produit l'arc en ciel », (note 2, p. 7 de la trad. des *Ann*. de Chimalpahin).

gations (1), de sorte que la locution nahua est parfaitement juste, les Mexicains ne manquant pas alors et ayant conservé jusqu'au XVI<sup>o</sup> siècle d'antiques peintures de scènes bibliques (2).

C'est, paraît-il, à leur réputation de thaumaturges, fondée sur les invocations à Tezcatlipoca, que les Tecpantlacs, d'abord fort pauvres, durent leur influence spirituelle, et par suite leur puissance temporelle (3). Celle-ci dut s'affaiblir lorsque, en 1347, ils furent impuissants à conjurer la sécheresse par la pluie d'écriture (4), dont il ne fut pas question pendant la grande famine de 1450 à 1454 (5). C'est que dans l'intervalle, les mœurs et les croyances avaient notablement changé. Les Tenuchcs, qui erraient depuis longtemps sur le plateau de l'Anahuac, s'étant établis à Mexico, dans le premier quart du XIVe siècle, avaient renié les traditions des Aztecs ou Blancs dont ils étaient issus (6), et substitué à la force morale et religieuse le régime du maquauitl (sabre). Pour terrifier leurs voisins, ils égorgèrent la fille du roi de Culuacan, Achitometl II (1336-1347) (7), qu'ils avaient demandée pour reine et déesse (8). Leur exemple fut bientôt imité par les Culuas eux-mêmes qui, pour la première fois en 1348, firent des sacrifices humains dans le temple de

<sup>(1)</sup> J. Brand, Observations on the popular antiquities of Great Britain, nouv. édit. par H. Ellis, Londres 1853, in-18, t. I, p. 199, 200, 203, 206-7.

<sup>(2)</sup> Voy. Traces d'influence européenne, p. 511-514.

<sup>(3)</sup> Chimalpahin, 7º Rel., p. 28, 58-59.

<sup>(4)</sup> Id., 6° Rel., p. 7.

<sup>(5)</sup> Id., 7º Rel., p. 115-117.

<sup>(6)</sup> La Contrefaçon du Christianisme chez les Mexicains du moyenâge, p. 230-242.

<sup>(7)</sup> Selon Chimalpahin, **?** Rel., p. 59-63; — 1338-1348, selon les Ann. de Cuauhtitlan, p. 52-53.

<sup>(8)</sup> Chimalpahin, 7º Rel., p. 241-2.

Quauhtitlan (1), en donnant un caractère religieux à l'égorgement des prisonniers de guerre. Les Chalcs ne purent se soustraire à cette contagion de férocité, qu'ils aggravèrent même en régularisant ces sacrifices humains. Par une abominable entente avec les Tenuchcs de Mexico, ils firent en 1324 (2), et recommencèrent, en 1368 (3) ou 1376 (4), la Guerre fleurie (Xochiyaoyotl) dont le nom décevant dissimule le caractère inhumain : elle consistait à lutter, non pour tuer les adversaires, mais pour faire des captifs. Pour avoir été ménagés sur le champ du combat, ceux-ci n'avaient pas un sort plus enviable que les morts : ils étaient destinés à être mangés, après avoir été solennellement sacrifiés dans les temples (5). Il est possible, toutefois, que cette Guerre fleurie n'ait été à l'origine qu'un simple tournoi, et que les Tenuchcs seuls aient sacrifié les prisonniers faits par eux, car B. de las Casas affirme que leur dieu Uchilobos [Huitzilopochtli] « fut le premier à ordonner les sacrifices humains qui n'avaient encore jamais eu lieu au Mexique » (6). C'était, en effet, selon J.-B. de Pomar (7) une invention des Mexicains, introduite à leur imitation dans tout le pays, au moins à Tezcuco, à Tlacuba, à Chalco, à Huexotzinco et à Tlaxcala, contrées qu'ils avaient soustraites à l'influence des Tecpantlacs. Le premier sacrifice humain, qui fut parvenu à la connaissance

<sup>(1)</sup> Ann. de Cuauhtitlan, p. 54.

<sup>(2)</sup> Chimalpahin, 7º Rel., p. 55.

<sup>(3) 8</sup> ans avant 1376, est-il dit dans la 7º Rel. de Chimalpahin, p. 71.

<sup>(4)</sup> C'est la date donnée par les Ann. de Cuauhtitlan, p. 58.

<sup>(5)</sup> Muñoz Camargo. Hist. de Tlaxcala, p. 16.

<sup>(6)</sup> Apolog. hist., ch. 122.

<sup>(7)</sup> Relacion de Tezcuco, p. 15-16, où l'on voit que c'est seulement quatre vingts ans avant l'arrivée des Espagnols, c'est-à dire vers 1439, (après la destruction de la puissance des Tecpantlacs), que les sacrifices devinrent des hécatombes.

de Torquemada (1), était celui de quatre Xochimilcs faits prisonniers par les Tenuchcs, un peu avant leur établissement à Mexico, c'est-à-dire dans le premier quart du XIV° siècle. Muñoz Camargo n'est qu'un écho, lorsqu'il rapporte que ces rites sanguinaires avaient pris naissance dans la province de Chalco et que de là ils furent transplantés à Tlaxcala (2), la contrée où il se faisait le plus de sacrifices humains (3).

Comment les sujets, peut-être même les descendants ou les disciples des Tecpantlacs, en étaient-ils venus, une centaine d'années après l'arrivée de ceux-ci, à enfreindre la stricte prohibition des divers évangélisateurs précolombiens? Au IX° siècle, le Papa Quetzalcoatl avait mieux aimé s'exiler de Tula que de tolérer les sacrifices humains (4). Le Papa anonyme de la fin du XIV° siècle les prohiba également ainsi que l'anthropophagie (5). Il n'est pas douteux que les Tecpantlacs, venus d'Europe, où le cannibalisme était en horreur, n'aient aboli les rites sanguinaires. Mais peu nombreux, isolés au milieu des barbares, perdant de leur puissance depuis qu'on ne les croyait plus capables d'obtenir de Tezcatlipoca la cessation de la sécheresse, affaiblis par leurs guerres avec les

<sup>(1)</sup> Mon. indiana, L. VII, ch. 17, p. 115 du t. II; cfr. L. II, ch. 10, p. 91 du t. I; — Voy. aussi Mendieta. Hist. ecles. ind., p. 144.

<sup>(2)</sup> Hist. de Tlaxcala, p. 141-2, reproduite presque mot pour mot par A. de Herrera, Déc. II, L. VI, ch. 16, p. 162.

<sup>(3)</sup> Torquemada, Mon. ind., L. X, ch. 31, p. 290 du t. II.

<sup>(4)</sup> A. de Tapia, Relac. p. 574 du t. II de la 1º Col. d'Icazbalceta; — Gomara, Conq. de Mej., p. 327 de l'édit. de Vedia; — Las Casas, Apol. hist. ch. 122; — Mémoriaux pour J. Cano, p. 266, 288; — Ann. de Cuauhtitlan p. 17; — Mendieta, Hist. ecles. ind. p. 92; — Torquemada, Mon. ind., L. VI, ch. 24, p. 50 du t. II.

<sup>(5)</sup> Concession de F. Cortes aux caciques d'Axapusco, dans la 1º Col. d'Icazbalceta, t. II, p. 9-10. — Cfr. Les Voyages transatlantiques des Zeno dans Le Muséon, t. IX, 1890, p. 468.

Tepanecs d'Azcaputzalco et les Tenuchcs de Mexico, ils ne réussirent pas mieux que les Espagnols (1), plus forts et maîtres incontestés, à empêcher les horribles sacrifices. On croirait même qu'ils y participèrent, si l'on voulait prendre à la lettre les assertions de leur historien national ou d'autres écrivains. Le P. Duran rapporte (2) que, dans leurs dernières guerres contre les Mexicains (3), les Chalcs les menacèrent de les sacrifier à leur Dieu Camaxtli, pour oindre son temple de leur sang et se repaître de leur chair. Mais il faut remarquer à ce propos que le dieu en question était celui d'une nation d'anthropophages, les Chichimecs (4), et que ces Chalcs portaient précisément le surnom de Chichimecs (8). Quatre ou cinq ans plus tard, en 1469, les trois seigneurs les plus puissants du pays de Chalco et de la ville d'Amaquemecan qui sont appelés Chalcs, quoiqu'ils fussent tous de race chichimèque, pendirent des ambassadeurs, firent bouillir leur chair et en firent manger subrepticement à ceux qui les avait envoyés (6). Les Tecpantlacs, dont ils étaient deve-

<sup>(1)</sup> Despues que los Españoles anduvieron de guerra, y ya ganada México hasta pacificar la tierra, los Indios amigos de los Españoles muchas veces comian de los que mataban, porque no todas veces los Españoles se lo podian defender. (Motolinia, p. 24 du t. I de la 1<sup>re</sup> Col. d'Icazbalceta. — Cfr. Bernal Diaz, ch. 175, p. 249. — Torquemada, L. XIV, ch. 26, p. 585 du t. II).

<sup>(2)</sup> Hist. de las Indias, t. II. p. 142. — Cfr. Tezozomoc (Crón. mex. ch. 23, p. 293 de l'in-4), qui ne parle pas de l'anthropophagie.

<sup>(3)</sup> Qui, selon Chimalpahin (p. 113-127), dura de 1446 à 1465, et selon les Ann. de Cuauhtitlan, de 1436 à 1462.

<sup>(4)</sup> Los Indios.... Chichimecas.... han tenido de costumbre comerse las carnes de los que mataban y beberles la sangre (Torquemada, L. XIV, ch. 26, p. 585 du t. II).

<sup>(5)</sup> D. Duran, t. II, p. 139. — La plupart de Teochichimecs, en effet, s'établirent dans le territoire de Chalco (Torquemada, L. III, ch. 10, p. 261 du t. II), où Chimalpahin (7° Rel.) mentionne souvent des princes Chichimecs).

<sup>(6)</sup> Chimalpahin, 7º Rel., p. 131.

nus les maîtres, ne doivent pas être rendus responsables de cet acte de barbarie, mais on ne saurait les disculper de l'avoir, en quelque sorte, autorisée par des expressions métaphoriques et un langage mystique qui n'étaient pas de mise auprès des sauvages.

Les doctrines et les pratiques du catholicisme ne furent malheureusement pas toujours bien comprises des peuples grossiers auxquels ils les enseignaient. Les métaphores peuvent donner lieu à de singulières méprises quand des prédicateurs s'en servent devant des auditeurs incultes qui sont portés à tout prendre à la lettre. La Regula pauperum commilitonum Christi Templique Salomonici, pour dire qu'après avoir communié, aucun des chevaliers ne devait craindre d'aller au combat, se servait des termes : « Divino cibo refecti ac satiati » (1), que la paraphrase en vieux français rend par : « repeus de la viande de Dieu et saoulez » (2). Si l'on pouvait sans inconvénient s'exprimer aussi crûment devant les chrétiens de l'Ancien Monde, il n'était pas permis de le faire devant des amateurs de chair humaine. Comment en effet les Chichimecs ou nomades du Mexique auraient-ils pu comprendre le mystère de la Sainte-Cène, quand les Catholiques et les Protestants européens, instruits par les livres sacrés, les docteurs de l'Église et de savants théologiens, sont en désaccord sur la transsubstantiation? Tout en adoptant le

<sup>(1)</sup> Edit. de Maillard de Chambure, p. 507; — éd. de H. de Curzon, p. 21-22.

<sup>(2)</sup> Ibid., p. 208; -- p. 21-22.

<sup>(3)</sup> Après les récoltes, en novembre, les Mexicains faisaient de petits pains ronds, avec de la graine de cunita gallinacea et de la farine de maïs, et ils disaient en chantant que « ces pains se changeaient au corps de Tezcatlipoca, leur dieu suprême » (Cantaban y decian que aquellos bollos se tornaban carne de Tezcatlipoca, que era el dios o demonio que tenian por mayor). C'est avec ces pains que communiaient les enfants,

dogme dans l'espoir d'en tirer des avantages temporels (1), les Mexicains l'appliquaient d'une façon contraire à son esprit : outre l'hostie (2) qui est le corps de la divine victime propitiatoire, il leur fallait un représentant corporel de la divinité. A cet effet, ils choisissaient parmi les captifs quelque vaillant guerrier à qui l'on donnait le nom et le costume d'un dieu, pour remplacer le rôle de celuici pendant une année, au bout de laquelle on le sacrifiait en grande pompe (3) et sa chair était partagée entre les seigneurs qui la mangeaient comme une nourriture divine. L'immolation rituelle de cet ennemi (en latin hostis, d'où hostie) était une abominable contrefaçon de l'Eucharistie dégénérée de simple théophagie en théandrophagie, puis, sous l'influence des Tenuches de Mexico (4), en effroyable hécatombe de prisonniers, d'esclaves et même d'enfants, dont le sang servait à désaltérer le soleil, et les cadavres à pourvoir les boucheries de chair humaine (5).

A cet égard, les Tlaxcaltecs n'étaient pas moins fana-

tandis que les seigneurs, les marchands et les prêtres mangeaient la chair des victimes humaines (Motolinia. Hist. de los Indios, L. I, ch. 2, p. 23-24. — Cfr. Pratiques et institutions relig. p. 197). Tout en croyant à la transsubstantion enseignée par les évangélisateurs, les Indiens pratiquaient la communion de la manière la plus inhumaine.

- (1) Ils promettaient de donner des cœurs d'hommes et d'enfants à leurs dieux pour apaiser leur courroux ou pour en obtenir ce qu'ils désiraient (Muñoz Camargo, *Hist. de Tlaxcala*, p. 142; Cfr. Herrera, *Dec.* II, L. VI. ch. 16, p. 162; Torquemada, L. XV, ch. 49, p. 134 du t. III; D. Duran, t. II, p. 157).
- (2) Remplacée par le *tzoalli* arrosé du sang des victimes humaines, sorte de pain qu'ils regardaient comme les os et la chair de dieu et avec lequel ils communiaient. (D. Duran, t. II, p. 86-96, 197; *Codex Vaticanus* n° 3738, explic. dans le t. V de Kingsborough, p. 196. Cfr. *Pratiques et institutions relig. d'origine chrétienne*, p. 193-4, 198-9).
- (3) D. Duran, t. II, p. 101-2, 104, 157-8; J.-B. de Pomar, *Rel. de Tezcuco*, p. 24; Torquemada, L. X, ch. 14, p. 259-261).
- (4) Voy. La Contrefaçon du christianisme chez les Mexicains du moyen-àye, p. 211-2.
  - (5) Muñoz Camargo, Hist. de Tlaxcala, p. 141.

tiques que les Tenuches, et ce n'est pas le seul cas où ils refusèrent de se contenter des représentations symboliques: tandis que dans d'autres contrées du Mexique, une statue du dieu Huitzilopochtli, en pâte bénite, était percée et mise en pièces à coups de javelots (1), ils attachaient, en certaines fêtes, un captif à une croix et le tuaient à coups de flèches; le lendemain, ils en torturaient un autre à coups de dards (2). Qui ne verrait là une cruelle imitation de certains mystères du moyen-âge (3) où l'on rappelait dans nos églises les diverses scènes de la Passion?

On a vu que, à l'imitation de Tezcatlipoca, les religieux et les religieuses de son monastère (4), à Mexico, se rasaient les cheveux sur le front, d'oreille en oreille, mais les laissaient croître sur l'occiput et retomber en longue queue sur leurs épaules; ceux du temple de Huitzilopochtli, au contraire, portaient la tonsure coronale comme nos moines, aussi bien à Mexico que dans le territoire de Chalco et de Huexotzinco (5); ainsi ces derniers étaient tonsurés à la romaine, ayant subi l'influence des Tecpantlacs; tandis que les autres, issus des immigrants qui avaient été évangélisés par les Papas Gaëls, ne pouvaient se rattacher qu'aux traditions Columbites.

Il y eut dès l'origine antagonisme entre Huitzilopochtli,

<sup>(1)</sup> Sahagun, *Hist. gén.*, L. II, ch. 34 et L. III, ch. 1, § 2, p. 153, 203-4 de la trad. franç.; — Torquemada, L. VI, ch. 38; L. X, ch. 27, p. 71-73 et 281-3 du t. II.

<sup>(2)</sup> Torquemada, L. X, ch. 31, p. 291 du t. II.

<sup>(3)</sup> La Passion est encore représentée de nos jours, notamment en Palestine et en Yucatan (J. L. Stephens, *Incidents of travel in Central America*, *Chiapas and Yucatan*, 12° édit. New-York, 1846, in-8, t. II, p. 212-215), mais avec des mannequins, ou tout au plus des acteurs, et non avec des captifs voués à la mort.

<sup>(4)</sup> Supra, p. 208, note 5.

<sup>(5)</sup> D. Duran, Hist. de las Indias, T. II, p. 86: Cfr. l'Album. part. II, pl. 2.

le dieu guerrier des Tenuchcs de Mexico, et Tezcatlipoca, le dieu des Chalcs, que les premiers qualifiaient de jeune ennemi (1) et à qui ils enlevèrent successivement les États où il était adoré. Ils assujettirent les Tepanecs d'Azcaputzalco en 1429; les Xochimiles en 1430; les Quauhquecholtecs, les Mizquics et les Cuitlahuacs en 1432; les Quauhnahuacs en 1439; les Chalcs de 1459 à 1465, après avoir exécuté tous les princes importants qu'ils remplacèrent par des gouverneurs pour la plupart étrangers; les Mazahuacs en 1471; les habitants de Tullocan en 1474; les Matlatzincs en 1477; les Xiquipiles en 1478; les Huexotzincs en 1515 seulement (2), et comme il y avait déjà longtemps que les Aculuas de Tezcuco s'étaient ligués avec les Tenuches pour former la fédération des Culuas, il ne resta, parmi les anciens sujets des Chalcs, que les Tlaxcaltecs pour tenir tête aux vainqueurs; encore ceuxci ne les conservèrent-ils que par tolérance pour avoir des adversaires dans les Guerres fleuries et des victimes pour leurs horribles sacrifices (3). Quant aux Tecpantlacs

<sup>(1)</sup> Chimalpahin, 7º Rel., p. 26 note 2.

<sup>(2)</sup> Id., ibid., p. 99, 100, 103, 105, 119-126, 132, 135, 137, 153. — Cfr. Mendieta, Hist. ecles. ind., p. 148. — Le Codex Tellerianus (dans Antiq. of Mex. de Kingsb. t. V, p. 151) donne bien l'année 1465 comme date de l'asservissement des Chalcs, mais il ajoute à tort que l'immolation rituelle des prisonniers de guerre commença alors seulement: « Año de XII casas y de 1465, los Mexicanos.... se señorearon de la provincia [de Chalco], laquel quedo sujeta a los Mexicanos desde este año, Dizen todos los viejos que desde este año 1465, en que fue guerra entre los Mexicanos y Chalcos, usaron sacrificar hombres tomados en la guerra, porque hasta aqui no sacrificaron sino animales, y à los hombres los sacavan sangre de sus cuerpos. « L'interprète du Codex a l'air de dire, par cette dernière phrase, que l'on n'égorgeait pas les captifs, mais que l'on se bornait à leur tirer du sang pour en asperger les idoles; mais il est contredit par nombre de textes jouissant d'une plus grande autorité. (Voy. supra, p. 217).

<sup>(3)</sup> D. Duran. Hist. de las Indias, t. I, p. 239-240; t. II, p. 94-95; — Ixtlilxochitl, Hist. Chichimeca, ch. 41, p. 206-208 du t. I, in-8. — Cfr. pourtant D. Muñoz Camargo, Hist. de Tlaxcala, L. I, ch. 15, p. 123-4.

asservis, s'ils continuèrent comme de tout temps à travailler pour les temples, ce n'était plus pour leur terpan, mais bien pour le teoculli de Huitzilopochtli et, pour la construction duquel leurs ancêtres avaient refusé des pierres (2), d'où une longue guerre qui finit par leur assujettissement aux Tenuches.

L'influence exercée par eux n'avait donc pas été assez grande pour établir solidement dans le haut Anahuac la civilisation européenne et le christianisme, dont on retrouva pourtant bien des vestiges chez leurs descendants (5). Si la religion et la nationalité des Tecpantlacs n'ont pas déteint davantage et laissé de traces plus nombreuses chez les peuples au milieu desquels ils étaient établis, c'est évidemment qu'elles étaient trop différentes de celles des mères de leurs enfants et de leurs sujets ou alliés. La feinme, qui est la gardienne du fover et des traditions, finit bientôt par imposer sa langue, ses croyances et ses mœurs, non seulement à ceux qu'elle élève, mais encore à ceux qui l'entourent. Or chez les Templiers, ne formant qu'une infime minorité de la population, les frères lais, cultivateurs ou artisans, étaient les seuls qui pussent se marier. Ils n'avaient sans doute pas mené en Amérique de femmes européennes, et la postérité issue de leur union avec des indigènes ne pouvait leur ressembler de tous points. Il en fut chez eux, comme chez les Francs, les Burgondes, les Goths, les Langobards, qui, tout en étant la classe dominante, se laissèrent assimiler dans le cours de peu de siècles, par leurs propres sujets, Gallo-

<sup>(1)</sup> Bernal Diaz del Castillo, Conquista de la Nueva-España, ch. 86, 139, p. 81, 154 de l'édit. de E. Vedia; p. 221, 419 de la trad. du Dr Jourdanet; — Chimalpahin, 7° Rel., p. 79, 85, 90, 178, 180, 188, 197, 198.

<sup>(2)</sup> D. Duran, t. I, p. 134, 135; — Tezozomoc, ch. 21, p. 289 l'in-4.

<sup>(3)</sup> Voy. supra, p. 205-216.

Romains, Italiotes, Ibères, et qui, au bout de quelques générations, avaient oublié leurs idiomes et ne parlaient plus que des dialectes néo-latins. De même les Tlacochcalcs substituèrent le nahua à leur belle langue particulière (1). D'un autre côté, dès la quatrième génération qui suivit leur établissement dans le bassin du lac de Chalco, leur pouvoir essentiellement spirituel était en décadence; en 1407, les chefs des Chalcs durent s'expatrier pour se soustraire à la tyrannie des Mexicains (2). Au temps de Cortès, il y avait plus d'un demi siècle que leurs successeurs étaient sous le joug, conservant néanmoins leur réputation de bravoure (3), se révoltant de temps à autre (4), faisant alliance avec les villes ennemies de Mexico: Tlaxcala (5) et Tlatelulco (6); plus tard avec les Espagnols dès leur arrivée dans l'Anahuac central. Ils les aidèrent puissamment dans la conquête du Mexique (7); aussi les terres dont ils avaient été dépossédés par les chefs de la confédération Culua leur furent-elles rendues par les maîtres de la Nouvelle Espagne (8).

En 1519, avant l'entrée de F. Cortés à Mexico, la plu-

<sup>(1)</sup> Chimalpahin, 7º Rel., p. 29-30.

<sup>(2)</sup> Id., ibid., p. 131.

<sup>(3)</sup> Torquemada, L. II, ch. 47, p. 158 du t. II.

<sup>(4)</sup> Id. L. II, ch. 44, 50. p. 153, 163 du t. II. — Orozco y Berra fait remarquer qu'ils avaient été les constants ennemis des Mexicains (*Hist. ant.* T. III, p. 269). — De même, Bernal Diaz dit de leurs congénères, les Mizquics: « Estos, segun pareció. jamás estuvieron bien con Mejicanos, y los querian mal de corazon. » (*Conq. de Nueva España*, ch. 139, p. 153 de l'édit. de Vedia; p. 418 de la trad.). — Quant aux Tlaxcaltecs, autrefois sujets des Chalcs, le nom des Mexicains leur était si odieux qu'ils ne contractèrent jamais d'alliances ou de mariages avec eux, bien qu'ils s'unissent avec toutes les autres populations (Muñoz Camargo, L. II, ch. 15, p. 124).

<sup>(5)</sup> Torquemada, L. II, ch. 70, p. 199 du t. 1.

<sup>(6)</sup> Id., ibid., L. II, ch. 58, p. 177 du t. I.

<sup>(7)</sup> Chimalpahin, 7º Rel., p. 194, 199.

<sup>(8)</sup> Id., ibid., p. 196-199.

part des princes Chalcs allèrent le recevoir à Amaguemecan et lui souhaiter la bienvenue, en l'appelant leur dieu (teotl) (1) et, un peu avant le siège de Mexico (1521), ils lui amenèrent deux enfants de l'un de leurs seigneurs qui venait de mourir, en leur recommandant de se soumettre au grand chef des Teulcs (2), parce leurs aïeux avaient certainement prédit que le pays serait un jour gouverné par des hommes barbus venus de l'Est, et que tout indiquait qu'il s'agissait des Espagnols (3). Car il faut savoir que Tzumpantecutli, seigneur de Cuitlahuactizic, issu d'Iztac-Mixcoatl (le Blanc, chef des Mixs ou Ecossais) (4), avait annoncé la venue des Blancs (5). Il fut mis à mort, en 1517, par ordre de Montezuma II, pour avoir dit que Huitzilopochtli n'était pas le vrai dieu, mais que le règne du Créateur approchait (6). Les Mizquics, congénères des Cuitlahuacs, conservèrent jusqu'au temps de Montezuma II une antique prophétie sur le retour de Quetzalcoatl : les anciens leur avaient appris que les fils de celui-ci devaient recouvrer le pays qui leur avait appartenu et les richesses qu'ils avaient cachées

<sup>(1)</sup> Id., *ibid.*, p. 188. — Teotl ou Teutl signifie tout à la fois seigneur et soleil. Dans cette dernière acception il est synonyme de tonatiuh (Torquemada, L. VI, ch. 27 et L. VIII, ch. 3, p. 56 et 175 du t. II), qui lui-même l'était de Tezcatlipoca, le miroir brillant (voy. supra, p. 195, 198 note 2, 208, 209).

<sup>(2)</sup> Seigneurs, du nahua teuctti, pluriel teteuctin, nom que les Indiens donnaient aux Espagnols.

<sup>(3)</sup> Porque ciertamente sus antepasados les habian dicho que habian de señorear aquellas tierras hombres que venian con barbas de hacia donde sale el sol, y que por las cosas que han visto éramos nosotros (Bernal Diaz, Conq. de Nucva España, ch. 139, p. 154 de l'édit. de Vedia; 421-2 de la trad. du Dr Jourdanet).

<sup>(4)</sup> Voy. supra, p. 198, n. 1.

<sup>(5)</sup> D. Duran, Hist. de las Indias, t. I, p. 398; — Ann. de Cuauhtitlan, p. 81.

<sup>(6)</sup> Voy. plus haut, p. 201, note 4.

dans les montagnes et les cavernes (1). Bien mieux les Xochimiles, alliés des Tecpantlacs, possédaient de vieilles images de chevaux avec leurs cavaliers, de barques que leurs voiles faisaient ressembler à des aigles, de grands navires montés par des Blancs barbus, armés d'épées, coiffés de cabassets, et vêtus à l'Européenne (2). -- Enfin d'anciens protégés des Tecpantlacs, les Tlaxcaltecs se rappelaient encore au XVI siècle une prédiction de leurs ancêtres, d'après laquelle des hommes blancs et barbus, montés sur des hautes maisons flottantes, coiffés de heaumes, armés d'épées et d'arcs supérieurs à ceux des indigènes, devaient venir d'une lointaine contrée orientale pour subjuguer leur pays (3). Ces prophéties, ces réminiscences, ces images qui concernaient les fils du soleil en général, c'est-à-dire les hommes de l'Est, adorateurs du Saint-Sacrement, furent appliquées aux Espagnols. Aussi l'un des Conquistadores, Francisco de Aguilar qui, avec tant d'autres, place la même tradition dans la bouche de l'infortuné Montezuma (4), dit-il que « les Chalcs furent, dès l'origine, soumis au roi [Charles-Quint] et grands amis des Espagnols (5). »

Voilà donc un imposant ensemble de faits et de témoi-

<sup>(1)</sup> D. Duran, Hist. de las Indias, t. II, p. 12. — Cfr. supra, p. 198-201.

<sup>(2)</sup> Voyez les sources traduites et commentées dans les Deux Quetzal-coatl Espagnols, p. 485-492.

<sup>(3)</sup> Muñoz Camarge, L. II, ch. 3, p. 184-185; — Herrera, déc. II. L. VI, ch. 3, p. 139; — Torquemada, L. IV, ch. 27, p. 145 du t. I; — B. Diaz del Castillo, ch. 78, p. 70.

<sup>(4)</sup> Motecsuma..... dixo.... que de sus antepasados tenian y sabian, por lo que les avian dicho, que de donde salia el sol avia de venir una gente barvuda y armados. (Relacion breve de la conquista de la Nueva España, publiée dans Anales del Museo nacional de México. T. VII, fasc. 1, Mexico 1900, p. 12).

<sup>(5)</sup> Chalco fue..... desde el principio subjeta al rrey, y muy amigos de los Españoles. (ld. *ibid.*, p. 24. — Cfr. ibid. p. 21 pour les Xochimiles et les Cuitlahuacs).

gnages, pour la plupart indépendants les uns des autres et qui, tirés des sources les plus diverses, concordent néanmoins pour démontrer que les Tecpantlacs et leurs congénères ou anciens sujets : les Chalcs, les Xochimilcs, les Mizquics, les Cuitlahuacs, les Tlaxcaltecs, contemporains de Cortés, avaient des notions du Christianisme et des Blancs de l'Est. Nous en concluons que leurs ancêtres, venus d'un pays estatlantique, étaient originaires de l'Europe ou qu'ils avaient été évangélisés par des membres de l'ordre militaire et religieux dont le nom était exactement rendu en nahua par celui de Tecpantlacs. Lors même que quelques unes de ces traditions sembleraient suspectes, que certaines croyances et pratiques religieuses paraîtraient trop éloignées du catholicisme pour en être des imitations ou tout au moins d'odieuses contrefaçons; lors même que l'on contesterait la valeur d'une partie des preuves et des arguments exposés plus haut, - il en resterait encore assez pour qu'il soit impossible d'infirmer nos conclusions, en expliquant autrement que nous ne l'avons fait les vestiges archéologiques, les croyances, les pratiques religieuses, les témoignages historiques et les réminiscences.

Voici en effet ce qui ressort des documents les plus dignes de foi que nous avons traduits et commentés: les Tecpantlacs étaient originaires d'un pays lointain situé à l'est de l'Océan Atlantique (Voy. supra, p. 186-7, 194-7, 226-7), et qu'il faut chercher entre le Cap Nord et le Cap Bojador, car au sud de celui-ci l'Afrique était exclusivement habitée par des Nègres, et les réminiscences, comme les peintures conservées par les descendants, les alliés, les sujets, les protégés des Tecpantlacs (Chalcs, Mizquics, Cuitlahuacs, Xochimilcs, Tlaxcaltecs), avaient trait à des Blancs, barbus, armés et vêtus à l'européenne (supra,

p. 198-201, 207, 226-7). Comme le berceau commun de ces peuples et des autres immigrants qui les avaient précédés était Tullan-Tlapallan (la Thulé de la mer de l'Est par rapport au Mexique), et que ce nom s'applique aux iles et contrées peuplées de Gaëls (p. 186 note 6), on peut affirmer que les Tecpantlacs appartenaient à la famille de ceux-ci; et en effet l'un des insignes de Tezcatlipoca, leur divinité particulière (p. 198, 208-213), était la croix decussata ou de Saint André, patron de l'Ecosse, et elle figurait sur le bouclier et le manteau du dieu, sur les encensoirs de ses prêtres (p. 212). Ce symbole du christianisme, conjointement avec le soleil ou Ostensoir que tenait l'idole de Tezcatlipoca (p. 210-212); avec ses principaux attributs (p. 208-209) qui sont ceux du vrai Dieu; ainsi qu'avec certains détails de son culte : forme de ses autels, Rogations, encensoir, tabernacle, crosse, livres thaumaturgiques (p. 211-216), — ce symbole, disons-nous, est un sûr indice de l'origine chrétienne de diverses croyances professées par les Tecpantlacs et par le célèbre Nezahualcoyotl, roi de Tezcuco, issu d'un prince chichimec instruit par un missionnaire Chalc (p. 204-207).

En tenant compte de tous ces faits, tirés par Chimalpahin et d'autres historiens, d'anciennes peintures et chroniques, dont ils ne comprenaient pas toujours la portée, puisqu'ils accolent au nom de Tezcatllipoca les qualifications de diable, de grand démon, sans se douter que c'était une contrefaçon du vrai Dieu, — on ne risque guère d'identifier les Tecpantlacs avec nos Templiers, d'autant plus que tecpan, la première partie du nom nahua, est la traduction exacte de templum, pris dans le sens de palais et non de basilique (p. 189); que la division tripartite des Tecpantlacs en Tlacochcalcs ou milites, en Teotlixcs ou messagers de Dieu, en Nonohualcs ou résidents, corres-

pond parfaitement à celle des Templiers en chevaliers, clercs et résidents ou conventuels (p. 188-191); que ceux-là comme ceux-ci vivaient sous un régime théocratique et militaire, ayant pour chefs, non seulement des Gardiens des flèches, des engins, des harnais, mais encore des Seigneurs ministres de Dieu, des Porte-Dieu, des Précheurs, des Révérends moines et des Déchaux (p. 203 n. 8). — Que l'on juge maintenant si ces nombreux traits de ressemblance entre les Tecpantlacs et les Templiers peuvent être expliqués autrement que par la communauté d'origine des deux ordres guerriers et religieux?

A la vérité, nous ne connaissons pas de documents européens qui nous apprennent, comme fait Chimalpahin, d'où, quand et comment des Templiers passèrent d'Europe en Aniérique, mais nous pouvons conjecturer qu'ils partirent des pays gaéliques pendant les troubles qui désolèrent ces contrées à la fin du XIIIe siècle. Mais, objecterat-on, comment se fait-il qu'ils n'aient pas fait connaître à l'Europe l'existence d'un Nouveau Monde? La réponse est facile si l'on se reporte au temps de leur migration et à politique de l'Ordre. Il aimait à s'envelopper de mystère : les chapitres n'étaient composés que de ceux que le Grand-Maître jugeait à propos d'y appeler (1) et, sous peine d'être exclus de l'Ordre, ceux-ci ne devaient révéler à personne, pas même à leurs confrères, ce qui s'y était fait et dit (2). « Une obscurité profonde, mystérieuse même, comme tout ce qui touche les Templiers, entoure la disparition de leurs archives (3) ». D'après le témoignage de

<sup>(1)</sup> Règle et statuts secrets des Templiers, p. 223.

<sup>(2)</sup> Ibid., p. 314, 390, 448.

<sup>(3)</sup> Delaville Le Roulx, Documents concernant les Templiers extraits des archives de Malte. Paris 1882, in-8, p. 1.

l'un d'eux, Frère Geraldus de Causso, chevalier, « les anciens de l'Ordre s'accordaient à dire qu'il n'avait pas gagné à admettre des lettrés dans son sein. » (1). Avec cette tendance générale à mettre la lumière sous le boisseau, les chefs et les autres membres dirigeants ne devaient pas engager les découvreurs à écrire des relations de voyages (2), et ils ne les auraient pas déposées dans leurs archives, qui sont d'ailleurs dispersées, sinon détruites en grande partie. « Le grand maître et les précepteurs provinciaux, disait encore Geraldus, ne souffraient pas que des frères eussent par écrit ou gardassent par devers eux. sans permission, la Règle de l'Ordre ou les réglements faits plus tard, non plus que d'autres écrits concernant la situation et les affaires (3) de l'Ordre. Le témoin jugeait que c'était un abus et que de là provenaient les soupçons contre les Templiers. Une fois ou deux, à sa connaissance, le Grand-Maitre avait, dans les pays d'Outre-Mer (4), ordonné à tous les frères possédant des livres relatifs à la Règle, aux statuts, aux affaires de l'Ordre de les lui apporter. Il en avait fait brûler quelques uns, à ce que le témoin avait ouï dire et croyait, rendu d'autres aux plus anciens membres ou gardé le reste pour lui. » Deux de ses prédécesseurs en avaient fait autant. (5)

<sup>(1)</sup> Erat vox communis in Ordine, inter antiquos Ordinis, quod ex quo litterati fuerant inter eos, Ordo non fecerat profectum suum. (*Proces des Templiers*, t. I, p. 389).

<sup>(2)</sup> Quoiqu'ils aient joué un très grand rôle dans les expéditions en Terre Sainte, on ne connaîtrait guère les Croisades, s'il fallait les étudier dans des mémoires des membres de l'Ordre. C'étaient des hommes d'action et non des gens de plume.

<sup>(3)</sup> Le texte porte puncta. Voy. ce mot § 8 dans le Gloss. de Ducange, édit. Favre, t. VI, p. 371. Cfr. ibid. punctus, § 3.

<sup>(4)</sup> Non pas l'Amérique, bien entendu, mais la Terre-Sainte et les îles du Levant.

<sup>(5)</sup> Proces des Templiers, T. I, p. 388-9.

Aussi les anciens manuscrits de la Règle sont-ils rarissimes (1) et n'est-il fait mention, dans aucun livre européen, des Templiers qui, après avoir traversé l'Océan Atlantique, revinrent au moins une fois en Europe pour adorer le soleil, c'est-à-dire le Saint-Sacrement auguel on avait naguère donné cette forme et qui devint l'un des attributs de Tezcatlipoca, la caricature du Dieu des Chrétiens. Si ces relations s'étaient renouvelées, il est à croire qu'elles ne seraient pas longtemps restées secrètes et que l'Amérique aurait été connue chez nous 200 ans avant Christophe Colomb; mais elles durent naturellement cesser lors de la dissolution de l'Ordre, dont les membres furent soit brûlés ou incarcérés, soit réduits à quitter l'habit et à se faire manœuvres ou artisans (2). Une partie d'entre eux passèrent même chez les Sarrazins et s'efforcèrent de faire le plus de mal possible à leurs anciens coreligionnaires, surtout à leurs frères ennemis, les Hospitaliers (3).

Pourquoi alors les Tecpantlacs seraient-ils revenus en Europe ou y auraient-ils donné de leurs nouvelles, quand

<sup>(1)</sup> Il était défendu aux frères de posséder les statuts, de peur que les écuiers ne les lussent et ne découvrissent les établissements de l'Ordre aux gens du siècle, ce qui lui eût été nuisible. (Règle et statuts secrets, p. 353. — Cfr. l'introd. de Maillard de Chambure, p. 50-51).

<sup>(2)</sup> Si qui ex Templariorum coetu manumissi aut per fugam abstracti evadere potuerunt, projecto religionis suae habitu, ministeriis plebeis ignoti aut artibus illiberabilibus se dederunt. (Ferretti Vicentini Historia (écrite dans le 1er quart du XIVe siècle) chez Muratori, Rerum Italicarum scriptores, Milan, 1726, in fol. t IX, p. 10-17).

<sup>(3) [</sup>En 1312]....... Aucuns Templiers eschaperent qui vers Sarrazins se tornerent, et porchaserent et porchasent comment à nous damage facent, especiaument l'Ospital.

<sup>(</sup>Chronique rimée attribuée à Geffroy de Paris, dans Recueil des historiens des Gaules et de France, t. XXII, 1865, p. 133).

les Templiers qui avaient, selon le témoignage d'un contemporain, échappé au bûcher ou à la geôle, « erraient dans le monde, après avoir dépouillé le froc. » (1). Leur situation au Mexique était meilleure qu'elle n'avait jamais été en Orient et en Europe, où l'Ordre n'avait pas réussi à se tailler une principauté autonome, comme firent les Hospitaliers dans l'île de Rhodes, les chevaliers Teutoniques dans la Prusse orientale et les Porte-Glaive en Livonie. Ce qu'il n'avait pu gagner ici, au temps de sa plus grande prospérité, par la force des armes, quelques-uns de ses membres l'avaient obtenu là-bas très facilement, grâce à leur supériorité intellectuelle et à leur réputation de thaumaturges. Ils avaient tout intérêt à ne pas attirer l'attention de compatriotes qui auraient pu les poursuivre, les asservir ou leur faire concurrence. N'ayant pas besoin, comme leurs malheureux frères restés en Europe, de se déguiser en manants et en vagabonds pour sauver leur vie, ou de se faire renégats pour recouvrer leur liberté, ils dominaient dans leurs États transatlantiques grâce à l'isolement qui fut d'abord leur sauvegarde, mais qui finit par être l'une des principales causes de leur décadence politique et religieuse. Ne pouvant s'appuyer, comme le firent plus tard les colons espagnols, portugais, français, anglais, sur les flottes et les troupes de la mère-patrie; privés de l'afflux continuel d'immigrants qui les eussent renforcés, ils furent bientôt hors d'état de résister aux entreprises belliqueuses des Tenuchcs de Mexico, des Tepanecs d'Azcaputzalco, des Acoluas de Tezcuco, et ils se laissèrent absorber par les barbares qui les entouraient ou

<sup>(1)</sup> Caeteri fratres qui persequentium manus potuerunt effugere, relicto habitu, in orbe vagantur. (*Chronicon* Francisci Pipini, chez Muratori, t. IX, p. 750).

par leurs nouveaux maîtres, au point de devenir presque méconnaissables; si bien que jusqu'ici les Américanistes n'avaient ni soupçonné leur origine, ni compris leurs traditions et leurs superstitions. Les érudits qui s'en tiennent exclusivement aux inscriptions, aux parchemins dûment signés, parafés et munis de sceaux, aux médailles, aux monuments, aux objets d'antiquité, aux mémoires et aux histoires contemporaines des évènements, auront peine à croire qu'une bande de Templiers ait possédé au Mexique, pendant un siècle et demi, des États souverains et même suzerains de nombreuses principautés. Il leur est bien permis de laisser de côté une question si éloignée de leurs études, mais ceux qui disent avec le poète:

## Humani nihil a me alienum puto

ct qui voudront exprimer une opinion relativement aux Tecpantlacs, devront tenir compte des faits positifs relevés dans ce mémoire et, s'il y a lieu, discuter nos explications et nos arguments; et aucun vrai savant ne rejetera dédaigneusement nos conclusions, sous l'unique prétexte qu'elles sont invraisemblables et qu'il était impossible à des Templiers de fonder un État durable en Amérique, à l'insu des Européens des XIVe et XVe siècles.

Eug. Beauvois.

# ROLE DES AUXILIAIRES

DANS LA LANGUE HIÉROGLYPHIQUE.

Dans la langue hiéroglyphique, il y a des verbes qui sont toujours auxiliaires; mais il y en a d'autres qui ne remplissent ce rôle qu'accidentellement et que nous appelons, pour ce motif, pseudo-auxiliaires. — De plus, le rôle des auxiliaires n'est pas simplement morphologique: il ne se borne pas à la conjugaison; il s'étend à la syntaxe: c'est ainsi que deux auxiliaires jouent un rôle purement syntaxique.

Nous traiterons, dans une première section, des auxiliaires proprement dits; dans une seconde section, des pseudo-auxiliaires; dans une troisième, des auxiliaires syntaxiques.

Nous croyons pourtant devoir exposer, dans une courte introduction, quelques notions préliminaires, qui doivent nous servir dans la suite de cette étude : nous exposerons le mécanisme général de la conjugaison hiéroglyphique (I) ; après quoi, nous esquisserons le tableau des auxiliaires dont nous aurons à parler, en déterminant autant que possible la signification étymologique de chacun d'eux (II).

#### INTRODUCTION

# 1. La conjugaison hiéroglyphique.

La conjugaison hiéroglyphique, peu compliquée, quoi qu'on ait pu dire (1), peut se diviser en deux parties : la conjugaison que nous appellerons simple, dans laquelle n'entrent pas les auxiliaires, et la conjugaison composée, caractérisée par la présence d'auxiliaires ou de particules précisant le sens de la racine verbale : nous traiterons la seconde en parlant des auxiliaires ; nous n'envisageons, pour le moment, que la conjugaison simple.

Or, il faut y distinguer deux temps : le premier, marquant d'une façon générale l'action présente ou l'action future ; le 2<sup>d</sup> marquant le passé.

# 1ºr temps simple.

Il est formé par la juxtaposition du sujet et de la racine verbale. Le sujet peut être :

a) un substantif ou un membre de phrase.

Il se place soit avant, soit après la racine verbale :

Djet Asar.... dit Osiris (2).

Rā sqadenut hi sutes šu (2).

Ra croise sur la région des nuages de Shu.

b) un pronom absolu qui se place devant la racine :  $anu\chi re\chi$ . Je sais.

<sup>(1)</sup> Cf. Brugsch. — Grammaire hiéroglyphique: conjugaison.

<sup>(2)</sup> Maspero. — Conjugaison égyptienne. 3.

entuk rex. Tu sais.

c) un pronom suffixe placé après la racine : c'est la conjugaison proprement dite :

reχ-à. Je sais. reχ-ek. Tu sais.

Comme en copte, le sujet est parfois exprimé deux fois : par le pronom absolu, le aubstantif ou le membre de phrase et par le pronom suffixe :

anux *re*x a. Je sais.

Parfois, le substantif sujet est rappelé par un pronom absolu :

xer en xeta ntef ti iu nu.

Le misérable de Kheta, lui, nous fait aller...

(Inscription d'Ipsamboul).

Ce temps peut servir à exprimer le présent et le futur ; on le trouve même employé avec le sens du passé (1).

# 2º temps simple.

Cependant, il y avait une forme destinée à marquer le passé; c'est celle qu'on désigne sous le nom de  $2^d$  temps simple. Il est formé par l'intercalation de an ou n, entre le verbe et le sujet, quel qu'il soit :

Rex an Asar. Osiris a su.

Ari au pai neb. A fait, mon seigneur (2).

Rex n a. Je sais.

Tels sont les deux temps principaux : ce sont proba blement aussi les temps primitifs; plus tard, les Egyptiens voulurent s'exprimer d'une façon plus exacte et plus précise : ils employèrent à cet effet des formes plus amples : c'est la conjugaison que nous avons appelée composée; c'est ici, comme nous l'avons dit plus haut, que les auxiliaires entrent en scène.

<sup>(1)</sup> Maspero. Op. c. 4.

<sup>(2)</sup> Id. ib.

# II. Les verbes auxiliaires et leur signification étymologique.

Les verbes auxiliaires hiéroglyphiques sont :

- 1º les auxiliaires proprement dits : au, tu, un :
- 2º les pseudo-auxiliaires: hā, māk, xeper, àri, mā, ta.
- 3º les auxiliaires syntaxiques : pu, ar.

Les plus importants sont de loin àu, tu, un, pu, et àr et il est opportun de fixer tout d'abord leur signification propre.

Pour M. Maspero, àu, pu, tu, un ont une origine grammaticale et son avis est partagé, par M. Loret, du moins, en ce qui concerne pu, tu, un.

- « Au, tu, pu, an, ou plutôt son primitif,  $n\bar{a}$ , écrit M. Maspero (1), forment un groupe spécial dont chaque terme a son analogue dans le groupe formé par le pronom personnel suffixe de la première personne du singulier a, je, et les articles pa, le, ta, la, na les....
- « Mettant de côté la terminaison commune à tous les auxiliaires et la terminaison a, commune à tous les articles, on trouve à chaque degré de la série, identité de racine entre le verbe auxiliaire et le pronom ou l'article correspondant. « Dans le cas de àu être = à moi, il est facile d'expliquer cette identité. Afin d'exprimer l'idée abstraite ou générale d'être, on emploie la racine qui désigne le moi : comme pronom, à signifie je, moi ; comme verbe àu, marque le fait d'être moi... »
- « Les auxiliaires pu, tu, nu, dit M. Loret (2), sont formés des lettres p, t, n, de même que l'article défini et le pronom adjectif démonstratif : l'article est pa, ta, na;

<sup>(1)</sup> Maspero. Op. c. 16.

<sup>(2)</sup> Loret. Manuel de la langue égyptienne. § 116.

le pronom pen, ten, nen; les trois verbes auxiliaires sont pu, tu, un.

A l'origine, la forme pu devait certainement n'être utilisée que pour le masculin, tu devait être réservé au féminin, et nu au pluriel. Mais ces valeurs spéciales disparurent de bonne heure et les trois formes finirent rapidement par être employées l'une pour l'autre. D'autre part, la forme nu, par suite d'une métathèse très fréquente en égyptien dans les racines bilitères, se changea en un; pu se maintint dans son état primitif et tu produisit par métathèse, une forme ut que l'on rencontre aussi souvent que tu. »

Cette hypothèse est très séduisante et, tout d'abord, on est frappé par la ressemblance entre les diverses séries de formes signalées par ces auteurs. Mais comment admettre que des formes déterminées aient perdu, dans leur rôle d'auxiliaire, le sens précis de genre et de nombre qu'elles ont conservé dans les articles et les pronoms?

Ne vaudrait-il pas mieux faire la supposition inverse et considérer pu, tu, nu comme ayant eu primitivement le sens de être, sens qui aurait été affecté plus tard à la détermination du masculin, du féminin et du pluriel ? Il est plus facile d'admettre qu'un sens indéfini ait été conservé que de recevoir l'hypothèse contraire. Toutefois, nous ne faisons qu'énoncer cette question sans avoir la prétention d'y répondre.

Pu, tu, un avaient-ils une signification différente? Tous les égyptologues admettent que ces verbes signifient être. MM. Maspero (1) et Loret (2) pensent que primitivement, pu ne s'appliquait qu'au masculin, tu, qu'au féminin et

<sup>(1)</sup> Maspero. Op. c. 16.

<sup>(2)</sup> Loret. Op. c. 116.

nu ou un, qu'au pluriel. Brugsch (1) partage la même opinion, du moins pour tu, qui, dit-il, est le féminin de pu; quant à un, il lui donne la signification plus spéciale de être, avec la nuance de paraître, se manifester (2).

De même, Brugsch a cherché à préciser le sens des autres auxiliaires : à  $\dot{a}u$  il attribue le sens d'être, avec la nuance de se trouver, être dans l'état, à  $\dot{a}r$ , celui de être par rapport à, ce qui explique très bien un emploi syntaxique très fréquent de cet auxiliaire (3).

Les autres racines employées comme auxiliaires ont un sens beaucoup moins difficile à préciser : on s'accorde à donner à hā, le sens de être debout (stare), à māk, celui de être présent, à xeper, celui de devenir, à àri celui de faire — Ma n'est, comme nous le verrons plus loin, que l'impératif de ta, donner. Après ces notions préliminaires, nous pouvons entrer dans notre sujet.

<sup>(1)</sup> Brugsch. Gr. hieroglyphique. 123 et suivants.

<sup>(2)</sup> On pourrait peut-être le rapprocher de oyeiv luire?

<sup>(3)</sup> Voir section III, chapitre II, § 2.

# SECTION I.

#### Les véritables auxillaires.

#### CHAPITRE I. — L'AUXILIAIRE au.

(Copte  $\omega$ ,  $o_1$ ,  $o_2$ , de même signification).

Cette racine verbale est très répandue et offre des usages variés. Auxiliaire et exprimant l'état par excellence, [àu = le fait d'être (1) on la trouve tantôt conjuguée, tantôt non conjugée ; un emploi abusif lui fait même perdre à la longue sa qualité de verbe et nous la trouverons plusieurs fois jouant le rôle de conjonction.

L'auxiliaire àu s'emploie :

- 1º dans la formation des temps composés. § 1.
- 2º dans la formation d'impératifs et de participes. § 2.
- 3º dans les formes passives, négatives et interrogatives. § 3.
- 4° dans la formation de locutions impersonnelles et conjonctives. § 4.

# § 1. Rôle de àu dans la formation des temps composés.

Dans les temps composés, àu est tantôt seul, tantôt accompagné d'une préposition. Il faut distinguer ces deux séries de temps composés.

<sup>(1)</sup> Maspero. Op. c. p. 16.

# I. Temps composés avec l'auxiliaire au seul.

L'auxiliaire au peut se combiner avec les suffixes personnels et les racines verbales de trois manières différentes :

- A. àu invariable est joint au verbe conjugué, c'est-àdire affecté des suffixes personnels.
  - B. àu conjugué est joint au verbe conjugué.
  - C. àu conjugué est joint au verbe non conjugué.
    - a) au invariable joint au verbe conjugué.

En prenant comme exemple la racine  $re\chi$ , savoir connaître, nous obtenons les paradigmes :

C'est l'idée de connaissance se rattachant à celle d'existence. Partant de cette donnée, M. Maspero (1) donne de ces formes l'analyse suivante :

àu rex-a, est le fait de savoir de moi : je sais.

au reχ-n a est le fait que j'ai su. J'ai su.

Les formes en *àu* impliquent souvent l'idée de simultanéité, de corrélation entre les diverses actions exprimées par la racine verbale si bien que, pour en rendre pleinement le sens, il faut alors les traduire par le participe, ou par l'indicatif précédé d'une conjonction de temps, ou d'une particule copulative, adversative etc.

àu ut' à honef m xet seper r meh (t) amenti Kattesch (2).

<sup>(1)</sup> Maspero. Op. c. 18.

<sup>(2)</sup> Inscription d'Ispsamboul-Guiegsu.

En copte, on a le même emploi de αι (ει) formes dérivées de àu. ας ωσιμωπι μποι ειοφι ερατ εχεπ φιαροπιτιτριος.. Il advint à moi tandis que je me tenais sur le fleuve du Tigre. Daniel, Visions 14-3. Cf. même texte : 8, 9-10.

En marchant, Sa Majesté, en barque, parvint au Nord-Ouest de Kattesch.

àu na reț her àr au bu àī na šem r ta ànt (1). Les hommes vinrent, tandis que ne vinrent pas ceux qui étaient allés à la montagne.

àu àn reχ-tu paif sχeru. Mais, on ne connaissait pas son existence (2).

Cette signification s'est tellement accentuée dans le nouvel égyptien que, selon M. Erman (3) la forme du modèle àu rex-à n'est plus un temps composé, mais le 1<sup>er</sup> temps simple du verbe précédé d'une particule de liaison àu rarement employée auparavant. Nous croyons plutôt devoir nous ranger à l'explication que donne le même égyptologue, dans son ouvrage plus récent (4), à savoir que la particule àu est, en réalité, l'auxiliaire du premier temps simple, mais en tant qu'il implique, comme nous venons de le dire, l'idée de corrélation entre deux actions.

Cette explication rend bien compté des différents usages de cette forme en nouvel égyptien :

- Le plus souvent, elle marque une simple corrélation.
   àuf her χed her set au ānχ f m tep n àaut neb n set (5).
   Il envahit le pays et vécut des meilleurs animaux du pays.
  - 2. Répétée, elle équivaut à quoique.... pourtant. au dart u rdjet na ammatu au bn tutu dut aqu (6). Quoi-

<sup>(1)</sup> et (2) Orb. 11-8 et Orb. 145.

<sup>(3)</sup> Erman. N. Acg. Gramm. § 196.

<sup>(4)</sup> Erman. Aeg. Gramm. (1894) § 220 et suivants. Il y constate simplement la combinaison de L'AUXILIAIRE àu avec la forme rex-à sans proposer d'explication.

<sup>(5)</sup> Erman. N. äg. gram. § 196.

<sup>(6) &</sup>quot; " § 200

qu'on m'eût dit : « qu'on donne, » on ne me donna cependant aucun moyen de me nourrir.

3. Si la forme àu rez-à suit une phrase négative à laquelle elle se rapporte, elle contient une idée adversative qu'on fait ressortir en la faisant précéder de mais:

Les hommes revinrent: au lu āi šemt r ta aut pa aš au xedebu sen Bata (1). Mais ceux qui étaient allés à la montagne des cèdres ne revinrent pas, au contraire (mais) Bata les avait tués.

4. Du reste, même en nouvel égyptien, les formes àu  $re\chi$ -à et àu  $re\chi$ -n à n'ont pas toujours ce sens copulatif et adversatif. On les trouve encore avec leur ancienne signication.

mà qdnu red àu àn un mdaf hri (2). Comme quelqu'un qui n'a pas de chef.

# B. au conjugué, joint au verbe conjugué.

L'auxiliaire àu présente un paradigme complet, du moins au premier temps : selon M. Maspero, on ne le trouve jamais au 2<sup>4</sup> temps, et M. Loret, d'accord avec lui sur ce point (3), affirme en outre qu'il ne prend pas la marque du passif tu (4). Voici pourtant un exemple qui infirme cette assertion prise dans son sens absolu :

au-tu-f meh am ef (5). On s'empara de lui.

Le suffixe f montre qu'on est ici en présence de l'auxi-

<sup>(1)</sup> Erman. N. äg. gram. § 199

<sup>(2) &</sup>quot; " § 201

En néo égyptien, àu est particulièrement fréquent devant les négations des verbes àn, bu, bupui, ben Cf. Erman ib. 198 et plus loin

<sup>(3)</sup> Maspero. Op. c. p. 17 Loret. Op. c. nº 123. Cf. Brugsch.. Gram. hierogl. 128 et suivants.

<sup>(4)</sup> Maspero. Op. c. 77. Loret. Op. c. § 129.

<sup>(5)</sup> Maspero. Op. c. 17.

liaire tu caractéristique du passif, comme nous le verrons plus loin, et non pas du pronom impersonnel tu.

Conjugué au premier temps,  $\dot{a}u$  se joint au verbe employé au premier  $\dot{a}u$  au second temps : nous avons ainsi deux formes en  $\dot{a}u$ , à sujet redoublé :

àu à reγ-à et àu à reγ-n-à.

Ces formes sont une sorte d'équation :

 $\dot{a}u~\dot{a}$ , le fait d'être moi =  $re\chi$ - $\dot{a}$ , le fait de connaître de moi (1). D'après M. Erman, elles impliquent une idée d'habitude, de coutume et il faudrait traduire rigoureusement :

au à reγ-à. J'ai coutume de savoir (2).

Comme les éléments composants de cette locution ne nous permettent pas de rendre raison de cette signification, il faut croire que c'est l'usage qui l'a introduite (3).

Si plusieurs verbes ainsi combinés avec àu se suivent, àu se place seulement avant le premier (4). Les formes àu à rexà, et àuà rex-n-à s'emploient:

1. Dans les narrations :

àuà dàà mu n àb. Je donnai de l'eau à celui qui avait soif.

2. Dans une proposition subordonnée jouant le rôle de complétive explicative :

sa set m nchbtf, auf men-f ati n nehbtf (s).

Un homme, au cou duquel il y a une tumeur et qui a des douleurs aux deux articulations du cou.

<sup>(1)</sup> Maspero. Op. c. 17.

<sup>(2)</sup> Erman. Aeg. gr. § 224.

<sup>(3)</sup> Quand le sujet du verbe est un nom, il s'intercale entre l'auxiliaire et le verbe : dans ce cas, l'auxiliaire perd son suffixe :  $\dot{a}u$  NETER  $re\chi$ -f. Dieu sait. Cf. Introduction.

<sup>(4)</sup> Erman. Aeg. gr. § 224.

<sup>(5)</sup> Erman: Aeg. gr. § 224 et suivants.

C'est l'application du principe que nous avons émis plus haut : àu marque, ici encore, la corrélation avec ce qui précède ; d'où son emploi.

Dans sa grammaire du nouvel égyptien. M. Erman ne mentionne plus les formes du à rex à et àu à rex-nà, que nous venons d'étudier. Pour nous, le fait de cette disparition s'explique par le rôle de plus en plus prépondérant de du dans la conjugaison. Dès le principe, il ne se conjuguait pas et précédait la racine conjuguée comme une particule invariable : du rex à, àu rex-ek etc. Il reçoit les affixes personnels en même temps que le verbe attributif dans du à rex à, où les deux racines s'équivalent en tant que verbes. L'évolution est achevée dans àu à rex où l'auxiliaire seul se conjugue, la racine rex jouant le rôle de simple attribut. C'est la forme que nous devons maintenant étudier.

# C. au conjugué seul.

uu u rej: est de moi le fait de connaître: Je sais (1). L'école française, ainsi que Brugsch, renseignent cette forme comme appartenant à la langue hiéroglyphique, sans distinction d'époque; mais M. Erman la regarde comme faisant seulement partie du système de conjugaison du nouvel égyptien, tout en reconnaissant d'ailleurs son existence dès le moyen empire (2).

Ce temps implique l'idée d'une action permanente. Cette notion fondamentale se retrouve d'une façon plus ou moins précise dans la plupart des cas où cette forme est employée:

(1) Maspero. Op. c. 18.

<sup>(2)</sup> Erman. Ib. 246. Note et Neuäg. gr. 223 et suivant.

1° elle marque une action habituelle:

àu paif per m kui, aust stertà. Sa maison était obscure et elle (sa femme) était couchée là (1).

De là, l'emploi de cette forme pour déterminer une qualité permanente d'un substantif : ret auf met (2). Un homme mort.

2º Elle exprime les circonstances accompagnant l'action principale ou les actions qui l'ont précédées : bref, tout ce qui forme le cadre de l'action principale.

auf her šemt r merit au hatef huaut (2).

Il alla vers le rivage, tandis que son cœur était plein de chagrin.

Renti utu na sru n nut šems (2), au meh m taiāat, aua nzet rrau, aua nehems aua her dut autns nek (3).

Les princes de la ville envoyèrent deux serviteurs : ils prirent cette ânesse : j'ai été plus fort qu'eux et l'ai délivrée (circonstances antérieures) je te la fais porter (action principale).

3° A la fin d'une narration; elle exprime le terme de l'action, où *le repos* succède au mouvement.

auf her gem paif sen auf met auf remi (4).

Il trouva son frère mort et se mit à pleurer.

au her xedebu taif hemt.... auf hems m kasa (5).

Il tua sa femme .... et s'assit là étant triste.

4º On trouve cette même forme marquant le futur, mais rarement: au à šem-nà m dau. J'irai demain (6).

Dans ce cas, elle exprime un ordre après une proposition temporelle :

unn pa uχa sper rek, àuk áz uā ármāu .... (1).

Quand la lettre te parviendra, réunis-toi avec ....

Ce dernier emploi, comme du reste les trois précédents, s'explique encore par l'idée de corrélation, de simultanéité renfermée dans àu (2).

Le type àuàrex n'a pas de correspondant où àu soit conjugué au 2<sup>d</sup> temps simple: nous avons dit, en effet que cet auxiliaire ne reçoit pas la marque temporelle du passé.

# II. au dans les temps composés où entre une préposition.

Ces temps se composent de trois éléments : de l'auxiliaire àu, qui reçoit les suffixes personnels, de la préposition et de la racine verbale habituellement invariable.

En égyptien classique, un seul temps de cette formation est usité. C'est :

A. ἀu ἀ r reχ, avec la signification du futur.

La préposition r, indique le mouvement, le transfert d'un point de l'espace à un autre, et, par suite, d'un moment à un autre moment : de là, la notion du futur qu'elle introduit dans la conjugaison composée. (3)

 $\dot{a}u~\dot{a}~r~re\chi=$  littéralement, je suis dirigé vers l'acte de connaître, d'où je connaîtrai.

On emploie ce temps:

1º Dans les promesses et les menaces : xer au au r diet uf xer ben au r dut xer de . (4).

<sup>(1)</sup> Erman. Neuäg. gr. § 228.

<sup>(2)</sup> Maspero fait remarquer (op. c. 19) que les formes àuà  $re\chi$ , àu  $re\chi$ -à et anà  $re\chi$ -à peuvent en outre équivaloir au participe présent ou passé français suivant le contexte. — C'est à cause de l'idée de simultaneité de corrélation renfermée dans l'auxiliaire àu.

<sup>(3)</sup> Maspero. Op. c. 65.

<sup>(4)</sup> Erman. Neuäg. gr. 236.

Je ne le dirai à personne, je ne le laisserai pas sortir. S'ils laissent sortir les sortants,... àuà er xut tes à... Je descendrai moi-même ... Stèle de Pianxhi, ligne 24.

2º Dans les phrases relatives se rapportant au futur transformées en locutions substantives par la préposition de l'article pa:

Pa nti neb au a r dut, asui su nek (1).

Tout ce que je te ferai faire.

3º Il a un sens impératif après une proposition temporelle : un ntai sat spru rek, auk r àri man Pentahthrt. Quand cet écrit te parvient, réunis-toi à Pentahthor (2).

En nouvel égyptien, quand le sens du futur ressort suffisamment du contexte, on remplace habituellement la forme àuà r rex par la forme àuà her rex que nous allons étudier.

B. aua her (hi) rex.

Comme on peut le voir, cette forme est construite sur le même modèle que la précédente (cf A) la préposition seule a changé.

L'origine de her et de sa forme réduite hi n'est pas douteuse; elle se rattache à la racine primitive her face, figure (3) auf xeperu hi art sexau u heh au u = littéralement: il devint face à faire des écrits magiques.

La notion fondamentale qui est renfermée dans cette forme est celle d'action inachevée, qui commence, qui doit se faire.

<sup>(1)</sup> Erman. Neuäg. gr. 237.

<sup>(2) &</sup>quot; " 238.

<sup>(3)</sup> Toutefois, il faut remarquer que her est déjà, dans la langue hiéroglyphique, une préposition qui équivaut à sur, a. La forme àuà her rex, ayant une origine relativement récente, il est probable que les égyptiens, lors de la formation du temps, voyaient déjà dans her une préposition.

Cete diene es 100. semones-i, in moven empire ( ...) Vius ses empires :

l'élle narque despuenment le finne, ronne mos le faisonne remarquer tannée; es qui est l'alleurs audienne à la distinction fondamentale que l'analyse vient de mois faire désaurée.

Pa au dui ger Cet u mi mu. Leine que lles ente dans

2 Lue marque le commencement de l'action et est ainsi le temps propre au résit historique, emploi qui s'explique encorr par l'analyse.

and her an yet poor that and her poers red a poof ten

Il regarde sons la porte, il vit les piets de son frère ainé.

Il line eireonstance qui, selon nous, est dependante et devrait être exprimée par une proposition relative est souvent simplement rendue par ou à her reg, conformément au principe que nous avons appliqué plusieurs lois (idée de corrélation renfermée dans ou ouf her then to pout, ausen her sent).

Il rencontra les dieux qui s'en allaient ,littéralement : ils s'en allaient (s:.

C. huh m res.

Ce temps composé est donné par Brugsch et M. Loret, comme appartenant à la langue de toutes les époques. M. Erman ne cite pas cette locution dans sa grammaire

<sup>(1)</sup> Krman. Aeg. gr. 248.

De Rouge. Chrestomathie § 300 note, prétend, il est vrai que tu, dans une location tubherre, se prête mieux au présent que èu, qui annoncerait mieux le passé. Il ne donne pas d'exemple à l'appui de son assertion.

<sup>(2)</sup> Erm. Neuly. gram. 233. — (3) Ib. 231. — (4) Ib. 232.

de l'égyptien classique et la regarde à peine comme un temps dans le nouvel égyptien. Il cite ce seul exemple :

paia šràu auf m nāī r χala. Mon fils qui est en route pour la Syrie (1). Tout le monde s'accorde à donner à cette forme le sens du présent.

### § 2. Rôle de àu a l'impératif et au participe.

- A. Le rôle de àu à l'impératif est très restreint : nous avons simplement à mentionner l'usage de àu à her rex et de àu à r rex, plus rarement de àu à rex pour exprimer un ordre après une proposition temporelle (2).
- B. a) Les locutions àu rex à, àu à rex à, et àu à rex peuvent marquer non seulement le présent ou le passé mais encore, toujours en vertu de l'idée de corrélation renfermée dans la racine àu.
- 1. Si le verbe conjugé avec àu est suivi d'un régime direct, le participe présent:

Bu pu tu qemtuf au rex ef ast neb am: On ne le trouva pas, connaissant aucun endroit là (3).

2. Si le verbe n'est pas suivi d'un régime direct, le participe passé ou le participe présent.

χer àr zāt pā mādiu dūt azā-tu pa teb-ti ... auf āfennu (4). Alors, le monarque et l'officier firent conduire le ciseleur ... les yeux bandés.

àu u u šem, àu u u smetiu, àu u udūt, mūt-tu (5).

Allant, jugeant, donnant la mort.

b) Le participe du verbe àu (àu tu) forme des expressions participiales par sa juxtaposition à un verbe ou un adjectif.

<sup>(1)</sup> Erm. Neuäg. gr. 234. Cf. Loret § 122.

<sup>(2)</sup> Cf. plus haut.

<sup>(3)</sup> Maspero. Op. c. 19. Cf. de Rougé. Op. c. 344.

<sup>(4)</sup> et (5) Ibid.

àu tu hemse her nebe-tu-s(t) (Il la trouva) étant assise à sa coiffure.

La princesse était assise à la table du roi.

àu tu nefer ma s(et) étant bon pour elle (1).

C. Ce même àu tu combiné avec her et la racine verbale conjugée, donne une expression qu'on rend également par le participe.

autu her ta nef. Ayant été à mettre — littéralement : étant à poser lui (2).

Cette forme, signalée par J. de Rougé est singulière. Si l'on admet que tu a le sens de l'indéfini (on) la locution peut cependant se comprendre : àu implique parfois l'idée de la conjonction de temps ; d'où àu tu her ta nef devrait se traduire : quand on était à poser lui (3).

## § 3. àu dans les formes passives, négatives, interrogatives.

A. L'auxiliaire àu est presque le seul qui soit employé dans les temps composés du passif (4).

La marque du passif se joint de préférence à la racine et parfois, mais plus rarement, à l'auxiliaire (5).

B. En vertu de l'idée de corrélation qu'il renferme, àu entre dans la composition de différentes formes négatives. Il se place fréquemment devant les négations àu, bu, bupu(i) et ben (6).

<sup>(1)</sup> J. de Rougé. Op. c. § 344.

<sup>(2)</sup> Ib. 346

<sup>(3)</sup> Cf. plus haut § 2. — B. 3°.

<sup>(4)</sup> Maspero. Op. c. 77.

<sup>(5)</sup> M. Loret. (gr. ég. 57) prétend que la marque du passif ne se place jamais après l'auxiliaire. Maspero (77) donne un exemple qui contredit cette affirmation trop absolue: àutur meh àm ef. On s'empara de lui. — La présence de l'affixe prouve bien que tu est ici un auxiliaire et non l'indéfini.

<sup>(6)</sup> J. de Rougé. Op. c. 387 et 388. Brugsch (gr. hierogl. § 218 R. b.) donne à la locution àubu àr, qui précède parfois le verbe fini, le sens de

àu àu sotemk ru à her djet (1). Sans que tu écoutes mes paroles. Littéralement : étant que tu n'as pas écouté, d'où sans que tu ... àu àu pehus. Il ne l'avait pas atteinte. (Stèle de Pianyi, 1. 81.)

C. La seule particule interrogative que l'on connaisse, écrit M. Loret, c'est àu, qui est toujours directement suivie de àu (2). Cette dernière affirmation, trop absolue est contredite en fait par de Rougé, par M. Erman, qui donnent des exemples où àu est employé seul comme particule interrogative (3).

Dans le récit de Saneha, on trouve, dans l'éloge du roi d'Égypte, la phrase suivante citée par de Rougé (§ 405).

àu tem-f àt bu neser en tes-t unen-ti s(t) her mu-s. Ne fait-il pas du bien à la contrée qui est dans ses eaux? (Cf. Erman, aeg. gr. § 357).

àu est donc employé dans l'interrogation: il est tantôt isolé, tantôt, mais plus rarement, suivi des suffixes personnels. — Le groupe àn àu suivi ou non de suffixe, appelle, semble-t-il, une réponse négative et équivaut à num, latin (4).

àu auk ti ua ta. Num manebis solus.

au au zem nek nuter Kaibi hera.

Est-ce que tu oublies l'ombre divin de mon visage.

Stèle de Pianxi, l. 67.

avant que. Il donne cet exemple : àk àubu àr-fai cr (xai) ta pel-t en àrp. La perte, avant qu'il entre dans la mixture, c'est la moitié du vin.

- (1) Loret. Op. c. p. 59.
- (2) Loret. Op. c. p. 59.
- (3) Erman. Aeg. gr. 357. J. de Rougé, Op. c. § 405.
- (4) J. de Rongé. Op. c. 328. Cf. Erman. Neuäg. gr. 356.

On peut se demander comment était introduite l'interrogation dubitative ou l'interrogation attendant une réponse affirmative. M. Erman énumère différents mots qui introduisent ces sortes de question :  $\dot{a}\chi$ -her  $\dot{a}\chi$ , nima, qui ne sont pas à proprement parler des particules interrogatives. (Erm. Neuäg. gr. 353 et 354.

L'exemple suivant est curieux : on y trouve àu dans son emploi interrogatif et dans son emploi négatif :

au au keb ab en hon-k em nen arnek er a.

N'est donc pas apaisé ton cœur par les choses que tu as faites contre moi ? Stèle de Pianxi, l. 130).

#### § 4. àu employé au mode impersonnel.

1. Isolé, c'est-à-dire employé sans sujet, àu se place en tête d'une proposition incidente et signifie si, quand, lorsque (1):

Per renk, au ger-k m ru-k.

Que ton nom soit illustre, si ta bouche est muette. àu-k di uāta aux ā a-k nu-it.

Tu restes seul, après que tu as abandonné ta ville. au asu tu sa eu antu; au ua ta-f ta γa.

Stèle de Pianxi, 43.

S'il y a beaucoup (de monde) il leur donne la conséquence de gens annulés; s'il y en a un seul, il prend personne nulle.

2. Précédé de àu, il forme un conditionnel qui appelle une réponse négative.

au auk ar nek er s, χem sa res.

Si tu te fait sur cela, est perdu le côté du midi.

Stèle de Pianxi, l. 6. — Cf. l. 31 et 32.

au au honef t'au her ki māten, auf her sent na (2).

Si le roi passe par un autre chemin, il s'éloigne par crainte de nous.

- 3. àu combiné avec l'auxiliaire àr et une racine verbale, donne à celle-ci le sens d'un conditionnel respectueux (idée de corrélation).
  - (1) Loret. Op. c. nº 251. Cf. Brugsch. Op. c. 212.
  - (2) J. de Rougé. Op. c. 328.

au ar-tu-k her k er yons (1).

S'il pouvait se faire que tu places ta face vers Khons ...

4. Brugsch fait observer que àu remplace parfois àr en tète d'une phrase pour signifier : *pour, afin que.* Il ne donne pas d'exemple et nous n'en avons rencontré nulle part. — Par contre, nous pouvons donner un exemple de au conjugué et suivi de er, ayant manifestement ce sens de pour afin que :

Sa en mut-f auf er hak em suh-t.

Distingué par sa mère pour être roi dans l'œuf.

Stèle de Pianyi. 2.

Grammaticalement, cette forme est explicable par le sens corrélatif de au pour être.

Ce curieux emploi n'avait pas été mentionné, que nous sachions.

5. àu placé entre deux membres de phrase n'a souvent d'autre signification que celle de la particule de coordination et. — Une trace de sa racine verbale subsiste néanmoins, en ce sens que son emploi comme conjonction ne s'étendit pas jusqu'à relier deux substantifs consécutifs. — Ainsi on dira: Tahut hena Set, Thot avec Set mais pas Tahut au Set, pour traduire Thot et Set (2).

C'est ainsi que, dans l'exemple suivant, il lie deux impératifs :

m ar nnui au m ar bpagi (3).

Ne sois pas corrompu et ne sois pas négligent.

<sup>(1)</sup> Ib.

**<sup>52</sup>**5. (2) J. de Rongé § 286.

<sup>(3)</sup> Erman. Neuäg. gr. 361.

#### CHAPITRE II. - L'AUXILIAIRE tu.

L'auxiliaire tu (cette dernière forme est correcte mais rare (1)) ne se prête pas à des usages aussi variés que l'auxiliaire àu : il n'a pas, comme lui, de rôle syntaxique et il s'emploie seulement dans la conjugaison : il y forme, entre autres usages, des temps composés construits sur le modèle de ceux qu'àu aide à former, ce qui nous permettra d'être plus court dans l'exposé de cette partie : en outre, il entre dans la formation du subjonctif-impératif, du passif et du participe.

#### § 1. tu auxiliaire formatif des temps composés.

# I. Temps composés sans préposition.

M. Loret mentionne les formes tuà rez-a et tuà rez n à (2). Elles sont logiquement possibles mais on peut se demander si elles ont été employées en réalité, M. Loret ne donnant pas d'exemple (3); d'ailleurs, on ne les trouve pas dans les grammaires de M. Erman: pour lui, il n'y a pas d'auxiliaire tu en égyptien classique: dans sa grammaire égyptienne, il donne seulement la forme tuà rez que nous allons étudier en détail et qui, comme on le voit dès à présent, a une composition identique à àu à rez.

<sup>(1)</sup> J. de Rougé 277 de la chrest. 3° fascicule.

<sup>(2)</sup> Loret. Op. c. § 122.

<sup>(3)</sup> Cf. Brugsch. Op. c. p. 49 qui mentionne seulement tuarexa.

Tu à rex. A ce propos, il est opportun de faire remarquer que, comme àu, tu présente un paradigme personnel complet mais qu'il ne se rencontre pas conjugué au  $2^d$  temps, ni au passif (4).

En outre, constatons avec de Rougé (2) que la forme indéfinie tutu est très usitée dans ces temps composés comme à l'état isolé; l'auxiliaire tu ne sert donc pas seulement de support aux pronoms personnels, mais encore au pronom vague tu, de même forme que lui; ce qui est curieux, c'est que la forme impersonnelle ainsi formée peut remplacer toutes les personnes et non pas seulement la 3°, comme on serait naturellement porté à le croire. (De même, en français, un interlocuteur me reprochant ma façon d'agir, je lui répondrai par exemple : on fait ce qu'on peut = je fais ce que je peux).

Voici un exemple de cette forme indéfinie entrant dans la composition du temps tu à rex:

tutu sebai naḥti t'ut-tu ret-u en kamu (3).

On apprend au nègre le langage des hommes d'Égygte. Les emplois de ce temps diffèrent de ceux de àu à rex:

1. On le trouve dans la première partie d'une phrase temporelle :

tuả ai .... àu à xenti ta (4).

Quand je vins, je conduisis.

2. Dans les propositions relatives avec nti:

ta åst nti tuå åm (5).

L'endroit où je m'arrête.

<sup>(1)</sup> M. Maspero le regarde comme usité au passif, mais on le rencontre seulement, dit-il, à la forme indéfinie tutu. Cette forme ne nous semble pas être passive, attendu qu'elle ne présente pas d'affixe personnel.

<sup>(2)</sup> J. de Rougé. Op. c. 297.

<sup>(3)</sup> Ibid.

<sup>(4)</sup> et (5) Erman Neuäg gramm. 211-215.

## II. Tu dans les temps composés avec préposition.

D'après MM. Brugsch et Loret (1) tu forme ici les mêmes temps que ceux que ces auteurs signalent pour au, à savoir :

tuả her rex; tuả r rex, tuả m rex.

A. Tuả her rex.

L'analyse de ce temps composé (je suis face à savoir) montre que, comme àu à her rex, il peut marquer le présent ou le futur (2).

- M. Erman détermine ainsi l'emploi de cette forme en nouvel Égyptien (3):
- 1. Il exprime un état ou une action en train de s'accomplir (emploi d'accord avec l'analyse que nous avons donnée).

tua her djet m pa Ra. Je dis à Ra tous les matins (4).

2. Il s'emploie dans la première partie d'une phrase temporelle :

tuá her sper r pa u suten taui kam, àuà her qem šems Piaai.

Quand j'arrivai au canton de Suten Taui, je trouvai le serviteur Piaai (s).

3. Dans les phrases relatives avec :

pa nti neb tu-k her arf. Tout ce que tu fais (6).

En comparant ce divers usages avec ceux de àuà her rex, on voit qu'ils ne sont pas identiques, comme on pourrait le croire : la forme en àu est employée dans le

<sup>(1)</sup> Loret, Op. c. — 122. Brugsch, Op. c. p. 49.

<sup>(2)</sup> M. Loret lui donne même le sens du passé (§ 122). Ce qui ne cadre pas bien avec l'analyse de la forme.

<sup>(3)</sup> Pour M. Erman, ce temps n'existe pas dans l'égyptien classique, il ne le cite pas dans sa grammaire égyptienne.

<sup>(4), (5)</sup> et (6) Erman. Neuäg. gr. 213-221.

récit historique tandis que celle en tu exprime un état ou une action en train de s'accomplir; la forme en àu s'emploie de préférence dans les propositions principales, celle en tu, dans les subordonnées des phrases temporelles.

## B. Tuả r rex.

Mentionné par M. Loret (1), ce temps n'est admis ni par M. Brugsch (2), ni par M. Erman, qui ne reconnaît que la forme mtuă r rex en nouvel égyptien (5). Cette dernière locution est évidemment un composé de tuă r rex: l'analyse montre qu'elle doit marquer le futur: en effet r, comme nous l'avons dit pour àuà r rex, marque la translation d'un lieu dans un autre et, par extention, d'un moment à un autre.

## C. Tuả m rex.

Nous nous trouvons pour ce temps, en présence du même désaccord entre les grammairiens que pour àu à m rex. — MM. Brugsch et Loret en reconnaissent l'existence. M. Erman ne le cite pas dans ses grammaires. — D'où peut venir une telle divergence? Peut-être les deux premiers égyptologues reconnaissent-ils ces formes comme grammaticalement possibles: ils ne citent pas d'exemple de leur emploi; M. Erman, au contraire, se basant sur l'observation, ne nous donne que les formes qu'il a rencontrées. — Nous ne pouvons non plus fournir d'exemple de l'emploi des temps composés tuà m rex et àuà m rex. — Si nous parlons donc de ces formes probablement purement théoriques, c'est pour être complet et pour signaler le désaccord des grammairiens.

Remarque. Dans les temps composés avec préposition,

<sup>(1)</sup> Loret. Op c § 122.

<sup>(2)</sup> Brugsch. Op. c. page 49. — Il mentionne la combinaison tuà r reχ-à.

<sup>(3)</sup> Erman. Neuäg. gr. 222.

le verbe principal est ordinairement dépourvu de suffixes pronominaux; cependant, surtout quand il est précédé de l'auxiliaire tu, il peut être conjugué: c'est ainsi que nous trouvons dans le tableau des temps dressé par Brugsch, les formes tuà r rex à et tuà m rex n f (1).

#### § 2. tu affixe du subjonctif.

Jusqu'ici, nous avons vu tu jouant un rôle morphologique, assez semblable à celui de  $\dot{a}u$ ; nous abordons maintenant l'étude d'emplois qui lui sont propres.

Précédé de la particule m, l'auxiliaire tu ou sa forme renversée ut, conjugué au  $1^{cr}$  temps se place devant une racine verbale et est la caractéristique du subjonctif impératif. em tu à  $re\chi$ : que je sache.

Hems henà taif hemit em-tu-f sura emtuf am (2).

ll s'assit avec sa femme, pour qu'il bût et qu'il mangeât (3).

Pour expliquer cette forme, il faut attribuer à la particule *m* le sens de *dans*, avec mouvement. De là le sens de *vers*, qui, appliqué au domaine moral, donne l'idée de désir. *em tu à àm*: désir que je mange.

#### § 3. tu indice du passif.

En règle générale, le verbe égyptien renferme en luimême le sens passif, aussi bien que le sens actif : le contexte seul indique dans quelle acception il faut le prendre. Mais, si le contexte est insuffisant, un indice du passif devient indispensable : c'est l'auxiliaire tu, plus

<sup>(1)</sup> Brugsch. Op. c. p. 49. — Cf. Loret § 123 — 3°.

<sup>(2)</sup> Id. § 175.

<sup>(3)</sup> M. Erman. (Neuäg. gr. 217 h.) reconnaît aussi cette signification à sutuàrex.

rarement sa forme renversée ut qui remplit ce rôle (1). Le procédé égyptien de la marque du passif est donc identique, sous ce rapport, au procédé français qui consiste aussi à employer l'auxiliaire être : toutefois, c'est la seule ressemblance : les temps de la voix passive, en égyptien, sont identiques à ceux de la voix active, à part l'insertion de tu.

L'indice du passif se place, au gré de l'écrivain :

a) aux temps simples, après la racine verbale, après la marque du passé ou après le suffixe, ce qui nous donne les formes:

reχ-tu-à, reχ-à-tu ; reχ n-tu à, reχ n à tu.

- Ex. àmmā santu en sen hà u nen. àmmā ser-tu en sen  $\chi$ era en apu. Soit que soient réunis à eux ces chefs, soit que soit disposé par eux l'ordre de bataille comme un ancêtre (2).
- b) aux temps composés, après la racine verbale ou derrière le sujet : àu à tu ; àu à tu reχ.

àu à her rex-tu ; àu à tu her rex.

Jamais l'indice du passif ne pourrait se placer après une préposition où un autre auxiliaire, suivant M. Loret (3). Nous avons déjà signalé, en étudiant l'auxiliaire àu, un exemple qui montre la marque du passif après l'auxiliaire. Il en cite même un autre où la marque du passif se trouve à la fois après l'auxiliaire et après la racine (4).

A l'impératif prohibitif, la finale tu du passif s'intro-

<sup>(1)</sup> J. de Rougé. Op. c. 358, assimile tu, ut à ογτ. ηογτ, τ.

<sup>(2)</sup> Stèle de Pianxi Meriamen. Ligne II.

Autre exemple : Tu à u tuf ma neter an neterhore.

Il est glorifié comme dieu par les prophètes.

<sup>(</sup>Obélisque Barberin, cité par Champollion Gr. Eg. p. 431.

<sup>(3)</sup> Loret, p. 57.

<sup>(4)</sup> Maspero. Conjug. p. 77.

duit à l'aide de l'auxiliaire est : em mi ést tu se hit puif beson esf.

Mod à mod : qu'il ne soit pas fait : elever sa faute contre lui (1).

#### § 1, IN SUPPLIE FORMATIF DE PARTICIPES.

Comme suffixe au participe, tu s'est dédoublé en ta et tu, t.

A. ta. Pour M. Erman ta est le dernier vestige d'un système de flexion plus ancien et plus imparfait que celui que nous trouvons habituellement dans les textes. C'est ce qu'il a appelé le « pseudo-participe » ainsi nommé parce que les formes qui font partie de ce système de flexion sont regardées comme des participes alors qu'originairement, elles formaient une conjugaison (2). Voici le paradigme complet de cette flexion primitive, tel que le présente Erman dans sa grammaire égyptienne (5).

Sing, 1 com. rej-kuá ou rej-ka je sais. Plur. 1 com. rej uin

2 masc. re/-ta ou re/-tu tu sais 2 » re/-tiuni fém. re/-ta » » 3 masc. re/ il sait 3 » re/ fém. re/, t re/-ta

Cette hypothèse appuyée sur de nombreux exemples est très séduisante : cette conjugaison trop incomplète sersit insensiblement tombée en désuétude et aurait été remplacée par celle que nous connaissons. Mais la forme en tu, tu, aurait continué à être employée en même temps que les formes de la conjugaison pronominale et aurait

<sup>(1)</sup> J. de Rougé. Op. c. 401.

<sup>(2)</sup> Erman: cine neue art der Egyptische conjugation dans le 26° vol. de la Zeitschrift, page 65.

<sup>(8)</sup> Erm. Ag. gr. 208.

donné le participe en ta t, si fréquent dans les textes.

Quoi qu'il en soit, nous trouvons la forme ou ses congénères (de Rougé 338) employés comme suffixes de participes.

tà s'ajoute aux verbes transitifs et intransitifs pour former des participes présents : mertà, ānx-ta (1).

La forme en t, est employée comme impératif poli ou précatif:

ait em hotep muter àā: Viens en paix, grand dieu (2). Cette seconde personne en t s'explique bien dans la théorie de M. Erman; le pseudo-participe se termine en effet à la seconde personne.

De même, cette théorie du pseudo-participe rend encore compte de la combinaison qu'on trouve dans l'exemple suivant, donné par de Rougé:

mā sabitu nek sexet hotepu (3).

Puisses-tu traverser les champs de Hotepu.

Ici, les deux systèmes de conjugaison seraient employés en même temps : sabitu = pseudo participe,  $2^{\circ}$  personne du singulier et nek = l'indice de la conjugaison par les affixes personnels.

B. tu, ut. Ces suffixes s'ajoutent à la racine verbale transitive pour former un participe passif (4). ta ua tu a neferu k = (sum) celebrans ego dona tua. — (de Rougé 341).

ut ou plutôt sa variante affaiblie t, se joint aux verbes intransitifs pour former un participe à sens neutre.

Dans ce cas, la dernière consonne de la racine est redoublée. hes plaire. hess-it ce qui plaît (s).

<sup>(1)</sup> Maspero. Op. c. 24. Erman. Neuäg. gr. § 258.

<sup>(2)</sup> de Rongé Chrest. 339.

<sup>(3)</sup> de Rongé Chrest. 341.

<sup>(4)</sup> Maspero 17. de Rongé § 341. Cf. Loret p. 56.

<sup>(5)</sup> Loret, p. 56.

Dans la stèle du roi de Pianzi Meriamen, nous trouvons un participe négatif, qui équivaut à un ablatif absolu (1). àu zesef-tu šem à usen à àb eu Ptah. (Pianzi, 1.8). Non intercepto itinere meo, offeram dona (deo) Ptah. Cela tient à un usage de tu que nous signalions au début de notre étude: cette racine peut supporter les affixes personnels, mais elle a ceci de spécial: elle s'emploie absolument et peut remplacer toutes les personnes.

<sup>(1)</sup> de Rongé. Chrest. § 375.

#### CHAPITRE III. — L'AUXILIAIRE un.

Cette racine correspond au copte sahidique orn oron être. — Très usitée isolément dans le sens d'être, exister (1), elle sert aussi, comme auxiliaire, à former les différentes locutions temporelles que nous avons rencontrées en étudiant àu et tu.

Comme ces deux auxiliaires, cette racine se conjugue à toutes les personnes du premier temps simple : mais elle en diffère en deux points : elle peut recevoir l'indice du 2<sup>d</sup> temps simple et n'est pas employée au passif (2).

Passons rapidement en revue l'emploi de cet auxiliaire.

I. Il forme des temps composés sans préposition sur le modèle de ceux que nous avons vu précédemment.

un reχ-à, un-reχ n à. Je sais. Cf. : àu reχ à.

M. Erman fait remarquer que un prend la particule an, qui met le sujet en relief, dans les seuls cas où ce sujet est un nom désignant un personnage royal (3). D'après cela, les formes où entrent un conjugué et le verbe conjugué présentent le modèle suivant:

un (àn) à rex-à. un (àn) à rex-n-à. Ces formes sont d'ailleurs rares : un au honef hab f nà. Sa majesté envoya moi.

<sup>(1)</sup> La stèle de Pianxi nous le montre dans cet emploi, conjugué avec àu:

àu un tar en ament Tafnext em : le prince de l'Occident Tafnext est dans. — De Rougé 288 in fine.

<sup>(2)</sup> J. de Rougé. Op. c. § 288 et Maspero. Op. c. 77.

<sup>(3)</sup> Erman. Ag. gr. 228.

La forme un à rex est plus fréquente :

un au seu-s-u as honef. Elles invoquèrent sa Majesté (1).

II. Quant aux temps composés avec un et une préposition, en principe, un peut former les différents modèles que nous avons constatés en étudiant àu et tu. Mais en fait, un seul de ses temps, un (àn) à her rex se rencontre dans les textes (2).

Voici l'emploi de cette forme :

1. Dans une narration, elle montre, comme un à rex d'ailleurs, une action ou un état comme la suite de ce qui précède.

Ex.: Différentes choses furent faites pour égayer le roi ...

un an ab n honef keb et. Le cœur du roi fut égayé (3).

2. Quelquefois, on la trouve au commencement d'une nouvelle idée, pour la rattacher à la précédente.

un an sen her rdat set her zut-sen un an sen her jedt set (4).

Ils se jetèrent sur leur ventre et ils lurent cela.

3. Au commencement du nouvel empire, cette forme est très fréquente et est employée ordinairement dans le récit (s).

(A suivre.)

A. Colinet.

<sup>(1)</sup> J. de Rougé. Stèle de Pianxi, 1. 63.

<sup>(2)</sup> Erman. Aeg. gr. 251.

<sup>(3)</sup> et (4) Erman. Aegr. gr. 251.

<sup>(5)</sup> Cf. Erman. Neuäg. gr. 239 à 244.

## Bouddhisme. Notes et Bibliographie.

1. A. FOUCHER. Notes sur la géographie ancienne du Gandhāra (Commentaire à un chapitre de Hiuen-tsang), Bulletin de l'École Française d'Extrême-Orient, 1901, pp. 322-369.

On appréciera dans ce beau mémoire, qu'illustrent des croquis et des plans très bien venus, les qualités maîtresses de M. Foucher: la clarté proche parente de l'élégance, la sobriété, le tact et la hardiesse heureusement combinés. Quiconque s'est intéressé aux problèmes de l'archéologie géographique de l'Inde nordouest connaît leur extrême difficulté et leur importance pour l'histoire de l'art et de la religion. C'est un des mérites de M. Foucher de ne pas être curieux hors de saison et d'apporter dans ces recherches délicates les habitudes d'esprit que les sanscritistes ont héritées des humanistes, nos maîtres. L'auteur sait à fond la littérature, de son sujet, mais il ne nous en accable pas; et le lourd fardeau des conjectures souvent pédantes ou fantaisistes n'alourdit pas son allure.

Très bonne étude et très instructive, très lisible; et qui constitue comme on sait le troisième travail consacré par l'auteur à l'archéologie: L'art du Gandhāra (Revue de l'Hist. des Rel.); Étude sur l'Iconographie bouddhique de l'Inde (École des Hautes Études); sans parler du récit de voyage: Sur la frontière Indo-Afghane (Hachette) et de nombreux articles isolés. — Voyez un compte rendu de M. S. Lévi dans la Revue critique du 9 déc. 1901.

2. Jas. Burgess, Buddhist Art in India, translated from the Handbuch of Prof. Albert Grünwedel, by Agnes Gibson, revised and enlarged by Jas. Burgess. — Royal 8 v°, pp. VIII, 229 — Relié 12/6. — Quaritch, Piccadilly. — 1902, février.

Je ne sais, n'ayant pas le livre en main, quelle est exacte-

ment l'importance des additions et des corrections de M. Burgess. Le nombre des illustrations est très sensiblement supérieur à celui de la 2<sup>me</sup> édition du Manuel de Grünwedel, sur laquelle repose la traduction (154 au lieu de 102). On peut croire qu'elles sont meilleures, ou plutôt moins mauvaises, car l'exécution typographique était le côté faible du petit livre de M. G., livre à bon marché. (1.85 fr.).

D'un compte rendu très judicieux dans l'Athenaeum, nous citerons les lignes suivantes : « Qu'on puisse obtenir des résultats utiles par la seule étude des sources indiennes, c'est ce que prouve la monographie de M. Foucher sur l'Iconographie bouddhique. M. F. ne conteste pas l'importance des conclusions que Grünwedel et d'autres savants obtiennent par l'examen des monuments extrahindous — ses propres recherches confirment dans une large mesure ces conclusions — ; mais il travaille d'après une méthode toute différente et sur des matériaux nouveaux. Il prend des miniatures du onzième siècle.. et d'après ces peintures, identifiées par des inscriptions de l'époque, il décrit les représentations du Bouddha et des Bodhisattvas.. en ayant parfois recours aux monuments sculptés.. M. Foucher ne suit pas aveuglément les conclusions de son confrère allemand : il a des choses une vue personnelle. Les deux essais sont indispensables à qui veut étudier l'ancien art bouddhique : les notes additionnelles de M. Burgess et son excellente bibliographie seront aussi très utiles. " — Pour ma part je ne vois pas qu'on puisse établir une distinction sévère entre le Bouddhisme indien et extra-indien. La distinction qui importe est surtout celle des Véhicules: l'Inde a créé, sinon toute la démonologie, du moins toute la théologie du Bouddhisme. Les figurations les plus tibétanisantes reposent sur des prototypes tantriques et hindous : c'est du moins plus que vraisemblable (Voyez Foucher, Iconographie, p. 185).

3. VINCENT A. SMITH, Açoka the buddhist emperor of India, Oxford, Clarendon Press, 1901 (dans la collection: Rulers of India) 204 p., 2 illustrations, index. — EDMUND HARDY, KÖNIG AÇOKA, Indiens Kultur in der Blütezeit des Buddhismus, Mainz, F. Kircheim, 1902 (dans la collection: Weltgeschichte in Karakterbildern), une carte et 62 illustrations.

Je ne saurais dire trop de bien de ces deux livres. Le premier se recommande par sa grande limpidité; le second par la puissance de synthèse qu'il accuse.

M. V. A. Smith consacre 87 pages à l'histoire d'Açoka et à la description de l'empire et du gouvernement, 27 pages à l'étude des monuments. Le reste du volume constitue un exposé des sources, exposé dégagé de toute vue personnelle : traduction des inscriptions (45 p.), la légende singhalaise, les légendes indiennes (37 p.). — Très commode pour la recherche, la traduction des Édits d'Açoka parait faite avec le plus grand soin ; le chapitre archéologique est aussi bon qu'on pouvait l'attendre de l'auteur ; j'approuve fort la prudence avec laquelle la légende a été séparée de l'histoire. — Précision et limpidité, tels sont les mérites caractéristiques de cet ouvrage.

La monographie de M. E. Hardy est de plus grande allure; éclairée par de multiples photographies des sculptures et des monuments de l'époque açokienne, elle nous donne une vue d'ensemble sur les temps anciens qui virent prospérer le Bouddhisme et régner un des princes les plus diligents et les plus extraordinaires de l'histoire. M. Hardy fait revivre tout ce peuple, roi, princes, épouses royales, moines, religieuses, missionnaires, employés et surintendants. Son livre n'est pas divisé en paragraphes cloisonnés, encore que les divisions en chapitres permettent, à peu près, de trouver ce qu'on cherche (l'index est très suffisant); il est écrit d'une plume alerte et légère, avec une sorte d'éloquence contenue.

La méthode, non point à la portée de tout le monde, n'est pas sans désavantage. Je me demande, et beaucoup de lecteurs auront je crois la même impression, s'il est possible que nous connaissions aussi bien l'empire des Mauryas. M. Hardy accorde peut-être, pour quelques détails, trop de créance aux chroniques singhalaises; ce n'est pas co que je lui reproche, — si je lui reproche quelque chose, — mais plutôt de dissimuler un peu combien tout ce monde nous demeure énigmatique et mystérieux.

En ce qui regarde le Bouddhisme d'Açoka et de ses inscriptions je crois que M. Senart a serré les choses de plus près, en les précisant moins, dans son bref article sur Açoka (Revue des deux Mondes, 1° mars 1889).

Un avant-propos eut utilement été consacré à l'histoire des recherches auxquelles les Édits ont donné lieu. M. Hardy est trop sommaire là-dessus; ces recherches sont cependant parmi les plus belles de la science contemporaine.

Je crois qu'une traduction française du livre de M. Hardy serait très utile.

4. S. LÉVI. Quelques termes employés dans des Inscriptions des Ksatrapas, Journ. Asiatique 1902, 1. 95-125.

Açoka, on le sait, porte dans les inscriptions le nom de « Piyadasi cher aux devas ». Quelque temps même on put douter si l'Açoka des chroniques singhalaises était bien le Piyadasi des Édits. — M. S. Lévi, au cours d'un article d'ailleurs très intéressant pour l'histoire religieuse, ethnique et linguistique, établit que le mot Piyadasi (Priyadarçin) est seulement, tout comme le terme « cher aux devas », un titre royal, une expression pompeuse et populaire pour désigner Sa Majesté.

Les Kṣatrapas prenaient le titre Bhadramukha a à la face propice n; les Çātakarņis celui de Piyadasana: qui se montre aimable, qui a un aspect aimable n. M. S. Lévi conclut: La formule des Inscriptions d'Açoka serait donc uniquement constituée de désignations générales empruntées au protocole, sans aucun mot qui se rapporte individuellement à l'auteur des inscriptions, et il n'y aurait pas plus lieu, en dépit de l'usage, de parler d'un roi Piyadasi que d'un roi Devānāmpriya n.

5. E. WASHBURN HOPKINS, The Great Epic of India; its character and origin. — New York, C. Scribner's sons, 1901; fait partie de la série: Yale bicentennial publications.

Ce très beau livre, d'une méthode impeccable et d'une richesse vraiment surprenante, mérite tous les éloges. Nous ne nous en occupons ici que pour autant qu'il intéresse le Bouddhisme.

A ce point de vue il faut signaler en première ligne la magistrale étude consacrée à la métrique et à la langue du Mahābharata, et les nombreuses comparaisons, clairement indiquées par l'auteur, tant avec la métrique qu'avec la langue des stances bouddhiques (Dhammapada et gāthās du grand Véhicule). L'a hypermétrie a des anuştubhs et des tristubhs donne lieu aux remarques les plus fécondes.

De nombreuses identifications avaient été faites entre les « common sayings » des deux Épiques et les stances du Dhammapada, M. Hopkins en ajoute plusieurs qui avaient échappé aux recherches. — Son catalogue alphabétique de « phrases parallèles », où se trouvent fondues des listes par lui construites antérieurement, est aussi précieux pour la connaissance de la vieille sagesse hindoue que pour l'histoire de l'épopée.

Les paragraphes consacrés à la philosophie épique présentent tous quelque intérêt pour le Bouddhisme; et celui-là surtout qui traite des hérétiques et du système de Pañcaçikha. La doctrine résumée p. 148 (XII, 218. 33 et suiv.) est bien, comme le croit M. Hopkins, une doctrine bouddhique. Il est évidemment question du pratītyasamutpāda. — Mais, et la chose vaut la peine d'être remarquée, le Mbh. s'écarte de l'explication de l'Auguttara (I p. 223) et du Calistambasutra. Pour les rédacteurs de ces deux textes, l'intelligence de l'être mourant ou plutôt son intelligence à l'état renaissant (pratisamdhivijñāna) est le germe (bīja) de l'être nouveau; les actes (karman) sont le champ (ksetra); la convoitise (tṛṣṇā) humecte (snehayati) le germe, que l'ignorance (avidyā) étire (avakirati : ce détail manque dans l'Anguttara). D'après le Mbh. l'acte est la semence, et l'ignorance le champ. — Nous connaissons trop mal la scolastique bouddhique pour tirer de ce fait quelque conclusion.

M. Hopkins rencontre l'argument que le P. Dahlmann a tiré de la mention dans les Jātakas des héros du Mbh. La stance III. 313. 117, traduite p. 91, est extraite d'un récit qui présente avec l'histoire de Bahubhaṇḍaka (Comm. du Dhp. 141) et de Devadhamma (Jātaka I, 1, 6; p. 126) la plus étroite analogie. Deux fils de roi, sout accompagnés dans leur exil par leur frère plus jeune qu'une marâtre a fait désigner comme héritier présomptif. L'aîné est le futur bouddha. Ses deux frères deviennent la proie d'un Yakṣa des eaux, dont ils n'ont pu résoudre les énigmes. Le Bodhisattva répond comme il sied aux questions du monstre, et obtient la délivrance d'un de ses frères : il choisit le plus jeune, non pas le cadet Étonnement du Yakṣa. — La même aventure arrive à Yudhisthira. — Notons que la stance dont M. Hopkins a signalé l'intérêt, est avec une curieuse variante (nāsau munir au lieu de

naiko ṛṣiḥ) citée par la Subhāṣitāvali (3437) qui l'attribue à Dignāga.

- 6. Kaccayana's Pali Grammar (Calcutta, 1901). Le Professeur Satiç Candra Vidyābhūṣan a publié pour la Mahābodhi-Society le texte de Kaccāyana, en caractères devanāgaris. Il y a joint une traduction anglaise. Dharmapāla a écrit une préface extraordinaire qui se termine par ces mots: « De la résurrection de la religion scientifique du Tathāgata dépend la renaissance de la gloire de l'Inde. Que cette résurrection soit proche, c'est ma prière de tous les jours ». L'introduction de Satiç Candra est beaucoup plus estimable: l'auteur confesse ses obligations au « Professeur E. Senart de Paris dont j'ai fréquemment employé l'excellente édition ». L'éditeur hindou a eu tort de supprimer les variantes et les notes grammaticales de l'édition de M. Senart (Paris, 1871); sa traduction est faite avec beaucoup de soin. Le livre enfin se vend à des prix très doux; c'est bien le moins que la Mahābodhi-Society serve à quelque chose (1).
- 7. G. A. VAN DEN BEBG VAN EYSINGA: Indische invloeden op oude christelijke verhalen (Thèse de doctorat de l'Université de Leyde) 1901, Brill; VIII-135. Ch. F. AIKEN: The Dhamma of Gotama the Buddha and the Gospel of Jesus the Christ, A critical inquiry into alleged relations of Buddhism with primitive Christianity, 1900, Boston, Marlier et Cle, VIII-348.

Nous signalons ces deux ouvrages parce qu'ils indiquent le parti pris, infiniment louable et digne d'encouragement, d'étudier le Bouddhisme avant d'examiner ses rapports avec le Christianisme. M. van den Berg est un théologien de l'école protestante libérale; M. Aiken est professeur d'apologétique à l'Université catholique de Washington.

J'aurais de nombreuses observations à présenter aux deux auteurs. M. van den Berg ne confond-il pas Eugène Burnouf et son neveu quand il appelle Émile « een grootmeester op Oriëntalistich gebied »? ce serait impardonnable. Il ajoute « alsof hij geen grooten naam te verliezen had »; et cette phrase ne me tire pas d'angoisse. — M. van den Berg attribue une origine indienne au

<sup>(1)</sup> Sur Kaccāyana voyez E. Hardy. Nettipakaraņa (Pāli Text Soc.), Intr. XXXII-XXXIII.

miracle de Jésus marchant sur les eaux : les Israélites en effet traversèrent la Mer Rouge et le Jourdain à pied sec, les eaux s'étant retirées à droite et à gauche ; tandis que Dīpamkara et plusieurs bhikṣus marchent sur l'eau communément. Le rapprochement est curieux ; plusieurs autres présentent le même intérêt qui n'avaient pas encore été relevés.

Avec M. Aiken, avouons-le, nous sommes d'accord pour le fond. Il pense que « les livres démontrant l'influence du Bouddhisme sur les Évangiles ont ébranlé la foi de nombreux chrétiens ». Quoiqu'il en soit, son livre est utile. Rien de plus utile, en toutes choses, que d'enfoncer les portes ouvertes : Kumārila s'excuse de réfuter le Bouddhisme : « ... mais si nous ne le réfutions pas, il y aurait des gens pour croire que c'est par impuissance » (1).

Je ne relève qu'une erreur notable. M. Aiken, avec infiniment de raison, se refuse à voir dans Siméon le reflet du Rsi Asita; mais je ne puis le suivre quand il affirme: "Il est au moins aussi possible que l'histoire de Siméon ait fourni le patron de l'histoire indienne parallèle » (2). Le Buddhacarita n'est pas, comme le suppose M. Aiken, le plus ancien document pour la légende d'Asita; le Lalitavistara, le Mahāvastu, le Suttanipāta sont antérieurs. — Tout le chapitre intitulé "Anachronisms " est construit sur un terrain bien mouvant; je préfère beaucoup celui qui traite des ressemblances exagérées et imaginaires.

L'auteur s'occupe de l'histoire du Bouddhisme, depuis les Upanisads, et de sa dogmatique, pour laquelle il est peut-être trop sévère : mais je suis partial dans ce procès et veux seulement louer la sûreté de son information.

8. MM. Aiken et van den Berg se sont préoccupés des relations entre l'Orient et le monde méditerranéen vers les débuts de notre ère. C'est une vieille question: elle n'est pas mûre encore, et toutes les remarques sont précieuses. M. S. Kennedy traite dans un long article du Buddhist Gnosticism, the system of Basilides (J. R. A. S. 1902, pp. 377-415). La lecture en est agréable et instructive.

<sup>(1)</sup> Tantravārtika, p. 115.

<sup>(2)</sup> Je dirais : " il est tout aussi impossible.... "

## MÉLANGES.

#### Un manuscrit de l'ancienne version latine du Pasteur d'Hermas.

Depuis la publication, en 1873, par M. Hilgenfeld (1), de la versio vulgata du Pasteur d'Ilermas, on a signalé, un peu partout, des exemplaires de ce traité célèbre. En 1877, MM. Harnack et O. von Gebhardt (2) en indiquaient seize, et depuis lors on en a retrouvé encore deux, l'un à la Bibliothèque Sainte-Geneviève à Paris (2), l'autre au musée Plantin-Moretus, à Anvers (4).

On possède donc, à l'heure actuelle, dix-huit manuscrits contenant la versio vulgata du Pasteur d'Hermas. Ce chiffre semble même être en dessous de l'exacte vérité, puisque M. Harnack assure qu', outre les seize exemplaires mentionnés par M. von Gebhardt, ce dernier en a vu et collationné un certain nombre d'autres (5).

Nous venons de retrouver, à la Bibliothèque royale de Belgique, un nouveau manuscrit de la versio vulgata du Pasteur, et à l'exem-

- (1) Hermae Pastor. Veterem Latinam interpretationem e codicibus edidit Adolphus Hilgenfeld. Lipsiae, 1873
- (2) Patrum apostolicorum opera. Fasciculus III. Hermae Pastor graece addita versione latina recentiore e codice palatino, Lipsiae 1877, p. XIV-XIX. Cf. A. HARNACK, Geschichte der altchristlichen Litteratur bis Eusebius, Leipzig, 1893, t. I, p. 51; F. X. Funk, Patres apostolici, 1901, t. II, p. CXLIV.
  - (3) Bibliothèque de l'École des Chartes, 1885, t. XLVI, p. 372.
- (4) H. DELEHAYE S. I., Un manuscrit de l'ancienne version latine du Pasteur d'Hermas, dans Bulletin critique, t. XV, 1894, p. 14-16.
- (5) HARNACK, Gesch der altchrist. Litter., t. I, p. 51. Cf. A. EHRHARD, Die altchristliche Litteratur und ihre Erforschung von 1884-1900, Freiburg i. B., 1900, p. 104.

ple d'autres qui ont mis la main sur ce document, nous croyons utile de porter le fait à la connaissance des érudits.

Le volume en question est inventorié, à la Bibliothèque royale de Belgique, sous le n° 21205-9. Il comprend 167 feuillets en papier, plus deux de garde  $(0^m,215 \times 0^m,135)$ , à lignes pleines. L'écriture est du milieu du XV° siècle. Ce manuscrit provient de la bibliothèque de l'abbaye bénédictine de Saint-Jacques, à Liége, provenance expressément attestée par les deux notes suivantes, qui se lisent f. 1 $^v$ : Liber monasterii sancti Iacobi leodiensis, et sur le feuillet de garde, à la fin : Iste liber est ecclesie sancti iacobi in leodio. On voit aussi, f. 2, les cotes E. 91, B. 75, que le manuscrit a successivement portées dans la bibliothèque de Saint-Jacques. C'est vraisemblablement dans ce monastère même que ce volume fut écrit, car on lit, f. 148 : Istum librum fecit scribi nonnus Iudetus monachus huius loci. Orate pro eo.

Jusqu'à ce jour ce manuscrit n'a guère attiré l'attention, sans doute parce qu'il fut acquis postérieurement à la publication du premier catalogue des manuscrits, qui s'arrêtait au n° 18000 de l'inventaire. Il a été signalé récemment par M. l'abbé S. Balau (1) et a été décrit en détail au tome II de notre Catalogue des manuscrits de la Bibliothèque royale de Belgique (2). Nous pouvons donc nous dispenser d'une étude plus ample du contenu de ce volume et nous en tenir exclusivement à l'examen de la versio vulgata du Pasteur d'Hermas.

Celle-ci occupe, dans le volume de la Bibliothèque royale de Belgique, les ff. 74-125. Le titre en est énoncé comme suit : Incipit prologus in libro qui dicitur liber pastoris nuncius penitencie; puis plus loin : Incipit liber pastoris nuncius penitencie.

Les quatre visions sont respectivement introduites par la formule: Incipit prima.... secunda.... tercia. .. quarta visio. Viennent ensuite les Mandata et les Similitudines avec le titre général: Incipit prologus pastoris nuncius penitencie de XII mandatis cum

<sup>(1)</sup> La Bibliothèque de l'abbaye de Saint-Jacques à Liège dans Compte rendu des séances de la commission royale d'histoire, t. LXXI, 1902, pp. 7, 49.

<sup>(2)</sup> P. 24-26.

silitudinibus (sic) pastoris nuncii penitencie. Les douze Mandata ont chacun leur titre particulier: Incipit primum... secundum.... tertium etc. mandatum. Pour les trois premiers, le scribe avait d'abord écrit preceptum, qu'il a biffé pour mettre à la suite le mot mandatum.

Voici le titre des Similitudines: Incipiunt similitudines quas locutus est mecum. Aucun titre particulier ne les sépare, la distinction est établie par des initiales en rouge.

Le point important à déterminer est de savoir à quel groupe de manuscrits se rattache le texte de Bruxelles. Pour cela, nous avons collationné le fragment de la versio vulgata que MM. Harnack et von Gebhardt ont publié dans leur édition (Simil. IX, 30-33; Simil. X). Les chiffres gras sont ceux des pages de leur livre, les autres ceux des lignes. Dans le manuscrit de Bruxelles, le passage collationné se trouve aux ff. 123v-125v.

P. 256, 1. non necesso habuisset. — 2. turram. — 2. candidi iuvenes. — 10. posse eos veritati favent sic opes eorum. — 13. ex genere bono sunt. — 15. neque apti sunt. — 16. in ea structura. - P. 258, 2. vos iudico ego. - 3. innocentes estis. - 3. bona est honorata. — 5. hoc sigillum. — 7. amaritudines in unumquemque fieri spiritum. — 8. dissipati fuerint. — 12. non creditur. P. 260, 1. peccatum suum. — 4. etenim vero pax. — 7. vestimentum integrum novum iterum vis recipere. — 8. autem si scissura tibi reddat recipies nonne statim candescis. — 9. tibi integrum dedi. — 11. in usum. — 12. fecerat. — 13. si igitur. — P. 262, 2. factum tuum a facie plane inquam. — 4. clemenciam eius inquit nolite calcare. — 5. tam paciens ad delicta. — 5. utilem esse vobis. — 10. vivere poteritis in malicia. — 11. vivit Deo hec omnia me dicente. — 18. et posse eos permanere. — P. 264, 1. le titre manque. — 3. in domo. — 4. is pastor. — 9. in mandatis istis. — 10. mandata hec subjecta — 16. videtur tibi esse. 19. offenderam. — 20. neque facturum et ideo loquor tecum. — P. **266**, 3. bene de hiis. — P. **266**, 4. et ego inquam omni homini. - 5. eos omnes qui iam ante peccaverunt hec audiunt corr. audient. - 7. et consummare illud - 8. huius mandata faciunt. - 9. non servant, fugant a se vitam et adversus illum nec mandata eius sequuntur morti. — 11. reus erit sanguinis. — 13. turbas virginum. — P. **268**, 2. si autem. — 4. spero me dominum. — 8. et custodire. — 12. libenter hec verba. — 15. omnino iudica. — 19. bona opera utile est illis. — P. **270**, 2. quisquis igitur. — 6. et fit reus. — 8. ne dum tardamini facere consummatur. — 12. dicens mihi remansurum. — 13. meam. Amen.

Si l'on compare le résultat de cette collation avec celle instituée par le R. P. Delehaye sur le manuscrit du musée Plantin-Moretus, on constate que, des soixante-six variantes qu'il a recueillies, cinquante-quatre se retrouvent dans le manuscrit de Bruxelles. Le R. P. Delehaye avait tiré de sa collation la conclusion que le manuscrit d'Anvers est apparenté étroitement aux manuscrits de Dresde A. 47 et de Vienne 1217.

La même conclusion s'impose donc en ce qui concerne l'exemplaire de la *versio vulgata* du Pasteur d'Hermas conservé à la Bibliothèque royale de Belgique.

J. Van den Gheyn, S. J.

## REVUE DES PÉRIODIQUES.

Bulletin de l'École française de l'Extrême-Orient. Tome Ier, nº 4. 1901.

1º Notes Ethnographiques sur diverses tribus du Sud-Est de l'Indo-Chine, par A. Lavallée.

Ces tribus sont les Bolovens, les Niaheuns, les Alaks, les Lavés, les Kasèngs, les Halangs, les Thés, les Djiarais, les Bahnars, les Sédangs, les Radehs. M. L. décrit brièvement les usages, tant religieux que sociaux, de ces tribus, dont quelques-unes (p. e. les Bahnars) sont déjà connues en Europe par les écrits de missionnaires français. Conclusion de l'auteur : « Il ne semble pas que cette race, sauvage, indolente, superstitieuse, nullement progressive, soit jamais appelée à jouer un rôle important en Indo-Chine. Il semble même qu'elle restera toujours une force inutilisable pour l'action civilisatrice, à laquelle elle ne créera que des obstacles. » L'article est illustré de plusieurs gravures intéressantes, ainsi que d'une carte.

2º Tableau des Souverains de Nan-Tchao, par le R. P. M. Tchang, S. J.

Le royaume de Nan-Tchao (dans le Yunnan), déjà étudié par Parker et autres sinologues, exista depuis 629 jusqu'en 1251, époque où il fut renversé par l'empire mongol.

3º Notes sur la géographie ancienne du Gandhâra, par A. Fouohrb.

Cet article est un commentaire du chapitre de Hiuen-Tsang, où il décrit son voyage à travers le Gandhâra, de la passe du Khaibar à l'Indus. H. T. a « clairement fixé pour son temps les quatre grandes étapes de ce voyage: Puruṣapura, Puṣkarāvatī, Po-lou-cha, Udabhāṇḍa. " Ce sont, selon M. F., Peshawar, Charsadda, Shâhbâz-Gaṛhi, et Und (ou Ohind; près de Lahore). Cet article est accompagné d'une carte et de diverses gravures.

The American Journal of Philology. Vol. XXII, nº 41. 901.

1º Further Collection of Latin Proverbs, by M. C. SUTPHEN.

Suite: Pelias à Vulturius. Le jeune auteur est malheureusement mort dans un accident de bâteau pendant l'impression de son article.

2º The Torch-race, by J. R. S. STERRETT.

Commentaire sur l'Agamemnon d'Eschyle, vv. 324-326. La Λαμπάς (course à flambeaux) avait lieu cinq fois par an. Elle se faisait en honneur de Promethée, d'Hephaistos, d'Athéné, d'Artemis, de Pan.

3º The Pomerium and Roma quadrata, by S. B. PLATNER.

Le vrai pomerium de la cité palatine se trouvait à l'intérieur des lignes de fortification et indiquait les limites de la Roma quadrata.

4° Etymologies, by G. HEMPL.

Manu, mann, man, n'ont rien à faire avec V man = penser. Ils sont phonétiquement identiques au lat. manus, cf. l'usage moderne en anglais et en allemand (« factory hands, » « alle Hände auf Deck »), le grec πολύχειρ, πολυχειρία, etc. Il faut rattacher au même mot: mensch, minsk, minx (angl.); gaman, manag, many; gamang, among; mencgan, mingle, monger, mango (lat.), etc.

5° Zarathushtra and the Logos, by L. H. MILLS.

Ce n'est pas Vohu Manah, mais bien Aša, qu'il faut rapprocher du Logos philonien.

— Dans les Notes: Μαμάτραι οἱ στρατηγοὶ παρ' Ἰνδοῖς. J. S. SPEYER y voit le sansc. mahāmātrāḥ = a a minister of high rank, a (cf. στρατηγός employé pour le lat. praetor).

## CHRONIQUE.

- Notre éminent collaborateur, M. A. V. Williams Jackson, professeur à la Columbia University de New-York, vient de faire une visite dans l'Inde pour y étudier de près le parsisme actuel parmi les zoroastriens de Bombay et de ses environs. Dans le Journal of the American Oriental Society (t. xxii, p. 321-332), il publie quelques notes intéressantes sur ce qu'il a vu et appris, non seulement par rapport au mazdéisme, mais aussi concernant l'hindouisme. Dans une première note « Meeting with the Parsis » il décrit le rituel du Yasna, dans les cérémonies auxquelles il lui a été permis d'assister, par exemple dans celle du navjot, et dans l'inauguration des enfants à la religion. Parlant du navjot M. J. dit: " On m'en a expliqué chaque détail, jusqu'à la manière de traire la petite chèvre pour avoir la gam jivyam. Je n'oublierai pas facilement la scène où le prêtre se trouvait assis devant le feu, ni le parfum de l'encens, ni l'emploi des tasses sacrificielles en métal, qui donnèrent un son aigu quand on les frappa pendant la préparation du saint haoma. Les tons du sot et du raspi qui chantaient retentissent encore dans mes oreilles; et comme mémento du rituel je possède encore deux des petites tiges de la plante desséchée de haoma et une petite bandelette de l'urvara, employée pour relier le baresma, ou barsom. " — Dans une autre note, M. J. décrit sa visite aux ruines de l'ancienne ville de Sanjan, où les premiers Mazdéens, expulsés de leur patrie par les Mahométans, se sont établis en 716 ou 775, et où ils ont pu vivre en paix sous le joug bénin des princes hindous jusqu'en 1315. On y voit encore les traces du premier dokhma établi dans l'Inde. — Les deux autres notes donnent la description détaillée d'un mariage brahmine, et une curieuse légende inédite sur Kālidāsa recueillie par J. à Ujjain.

- Dans un article « China, the Avars and the Franks, » publié dans l'Asiatic Quarterly Review (avril), M. E. H. Parker étudie la question si difficile de l'ethnographie des Geougen, Toba, Yüehpan, et autres nations de l'Asie Centrale. Il n'est pas impossible que Yüeh-pan ne représente philologiquement le nom des A-vars (E-vars), et il semble presque certain que le Fuh-lin des historiens chinois n'était autre chose que le nom Fer-reng, (c.-à-d. Frank = Européen, Romain, cf. Arabe, Afranj). S'il en est ainsi, la première connaissance des Européens aurait été apportée aux Chinois par l'intermédiaire des Avars ou des Turcs.
- Les anciens Grecs auraient sans doute dit que les naïades étaient les ennemies cruelles des philologues. Il y a à peine trois ans que l'illustre orientaliste de Vienne, G. Bühler, périt dans un accident de bâteau sur un lac suisse. Dans notre dernier numéro, nous avons enregistré la mort tragique du folkloriste français L. Marillier, corédacteur de la Revue de l'Histoire des Religions, mort à la suite d'un sinistre maritime à Port-Béni, près de Tréguier; et voici maintenant l'annonce de la mort du jeune philologue américain, Morris C. Sutphen, collaborateur à l'American Journal of Philology, noyé à la suite d'un semblable accident dans la Shrewsbury-river, New Jersey.
- D'après les données du dernier « Linguistic Survey of India » complété en 1901 par les soins du Gouvernement des Indes britaniques, la liste des dialectes connus de l'Inde ne comporte pas moins de 721 noms.
- On annonce la formation en Angleterre d'une nouvelle société paléographique qui continuera l'œuvre interrompue par la dissolution de l'ancienne société en 1895. La nouvelle société sera constituée sur la même base que l'autre et comprendra approximativement le même nombre de membres, mais elle portera une dénomination nouvelle et ses publications annuelles formeront une série bien distincte. On s'y attachera moins qu'auparavant aux manuscrits du British Museum et l'on donnera une plus grande place à ceux des autres bibliothèques de l'Angleterre et de l'étranger, ainsi qu'aux textes d'auteurs classiques, aux papyri et en général

à tous les écrits portant une indication de provenance. Dans les fac-simile, on profitera de tous les progrès qui ont été faits récemment dans la photo-gravure.

Il n'est pas douteux qu'avec un tel programme la nouvelle société n'obtienne dans le monde savant un succès encore plus éclatant que l'ancienne. Tous ceux qui voudraient en faire partie peuvent s'adresser à MM. Maunde Thompson, G. F. Warner et F. G. Kenyon au British Museum.

De nombreuses promesses d'adhésions ont déjà été reçues de la part de savants de tous pays, tels que le Rev. T. K. Abbott du Trinity College à Dublin, Prof. D' Biagi, directeur de la Bibliothèque Mediceo-Laurentienne à Florence, le P. Ceriani, de la Bibliothèque Ambrosienne de Milan, M. L. Delisle, administrateur de la Bibliothèque Nationale de Paris, le P. F. Ehrle S. J., de la Bibliothèque du Vatican, M. Paul Meyer, directeur de l'École des Chartes à Paris, Prof. D. A. Willmanns, directeur général de la Bibliothèque Royale de Berlin, M. F. J. Jenkinson, de la Bibliothèque de l'Université de Cambridge, et bien d'autres.

— A la réunion annuelle du « Palestine Exploration Fund » Sir Charles Wilson a rendu compte des nouvelles découvertes faites dans la partie basse de la Judée où l'on a trouvé l'emplacement de la vieille cité de Gath.

Des restes de poteries ont été mis à jour près du champ de bataille où David tua Goliath. On découvrit aussi dans ce district un monolithe qui formait évidemment un de ces "hauts lieux "dont on parle si souvent dans l'ancien testament, et des cavernes qui étaient habitées à une époque antérieure à l'an 1200 av. J.-C. par des populations pratiquant la crémation. Les poteries, d'origine pré-israélite, sont du même genre que celles recueillies dans la capitale des Hittis et que celles rencontrées par M. Flinders Petrie en Egypte. Elles indiquent une influence phénicienne ou mycénienne.

— Le 16 juin de cette année, la « Royal Geographical Society » de Londres a entendu le rapport de M. A. Stein sur ses découvertes archéologiques dans le sud du Turkestan chinois. A la suite d'une exploration systématique de la région de Khotan, il mit au jour des statues et des reliefs en stuc, des fresques et des tablettes de

bois peint, représentant des légendes bouddhiques, restes disparus depuis longtemps de cet art indien qui a trouvé une seconde patrie dans l'Asie centrale avant d'émigrer dans l'Extrême-Orient. En d'autres endroits, on a exhumé 200 documents sur bois, en écriture chinoise et des textes en kharoshthi sur cuir. Chaque pièce était bien enveloppée et scellée. Détail curieux : un sceau des plus fréquents présentait la figure d'Athène avec bouclier et égide. Sur un autre se trouvait une figurine nue d'un pur tracé classique, sans doute une image d'Eros. Nous apprenons ainsi que l'art classique pénétra jusqu'à mi-chemin entre l'Europe et Pékin. La colonisation du pays de Khotan par des populations du Pendjab, affirmée par Hieuen Tsiang est donc confirmée.

Un mahométan a avoué à M. Stein avoir fabriqué les documents en écriture inconnue, amenés du district de Khotan qui ont tant intrigué les orientalistes.

- Dans leur dernière réunion, les membres de la « Society for the Promotion of Hellenic Studies, a entendu deux intéressants rapports sur les récentes découvertes d'antiquités mycéniennes en Crète. M. Evans a parlé du palais de Minos récemment déblayé à Knossos. On y a trouvé les restes d'un ingénieux système de distribution d'eau, de nombreuses fresques, des poteries, des sceaux gravés et surtout des plaques de porcelaine représentant une histoire très semblable à celle du bouclier d'Achille et, chose très curieuse, les rues d'une ville du 15° siècle avant J.-C. avec des maisons à plusieurs étages dont les fenêtres étaient garnies de carreaux en parchemin huilé. Tout indique l'existence à cette époque d'une population dense parvenue à un haut degré de civilisation. Il faut mentionner aussi des figurines d'ivoire d'un travail extraordinairement délicat. M. Bosanquet, directeur de l'école anglaise d'Athènes a rendu compte ensuite de ses fouilles dans la Crète orientale où il a mis à jour plusieurs maisons dont l'une contenait jusqu'à quarante chambres. Dans une salle de bains souterraine, il a découvert une tablette portant une écriture linéaire analogue à celle de Knossos.

#### Eranica.

- L'événement le plus important dans le ressort des études éraniennes depuis notre dernière chronique a été le commencement de l'impression de son dictionnaire avestique (Altiranisches Wörterbuch) par C. Bartholomae, dont la première feuille vient d'être distribuée à ses collègues dans les études éraniennes, (Strassburg, Karl J. Trübner). Il est évident, d'après ce spécimen, que le nouveau dictionnaire sera de la plus haute utilité et même absolument indispensable pour l'étude du Zend et du Vieux-Persan. La complétion et l'exactitude minutieuse aussi bien des détails lexicographiques que de l'impression ne laissent rien à désirer; tandis que les citations de textes en font une espèce de concordance à l'Avesta et aux inscriptions achéménides. On doit féliciter le docte auteur de cette œuvre d'une importance capitale. On pourrait peut-être regretter qu'il n'ait pas voulu se servir des caractères avestiques, au moins pour les racines et les mots principaux.
- Une autre contribution de valeur à la lexicographie avestique est celle de M. Schuyler, intitulée Index Verborum of the Fragments of the Avesta (New-York, Columbia University Press, 1901, xiv + 106 p.). Travail consciencieux qui fait honneur au jeune auteur et à l'école philologique fondée par M. Williams Jackson. Ce livre forme le 4° volume de la nouvelle série « Columbia University Indo-Iranian Series », éditée par M. Jackson luimême, et dont le 2° volume vient aussi de paraître : Indo-Iranian Phonology, with special reference to the Middle and New Indo-Iranian languages (xvii + 264), par notre collaborateur M. Louis H. Gray, déjà si favorablement connu par ses diverses études dans les revues philologiques. Dans le présent volume M. G. étudie l'évolution phonologique des langues néo-indiennes et néo-éraniennes qui se rattachent au Sanscrit, au Zend et au Vieux-Persan. Voici le résultat définitif de cette étude, ainsi formulé par le

savant auteur: The phonological tendencies discernible as early as in the Old Indian and Iranian period have developed steadily, each on its own line, in the Middle and New dialects, and through regular divergency, no less than through similarity of evolution, the tie of Indo-Iranian unity is potent still » (p. xvi). M. G. nous a donné un livre de haute valeur, que le spécialiste aura souvent besoin de consulter.

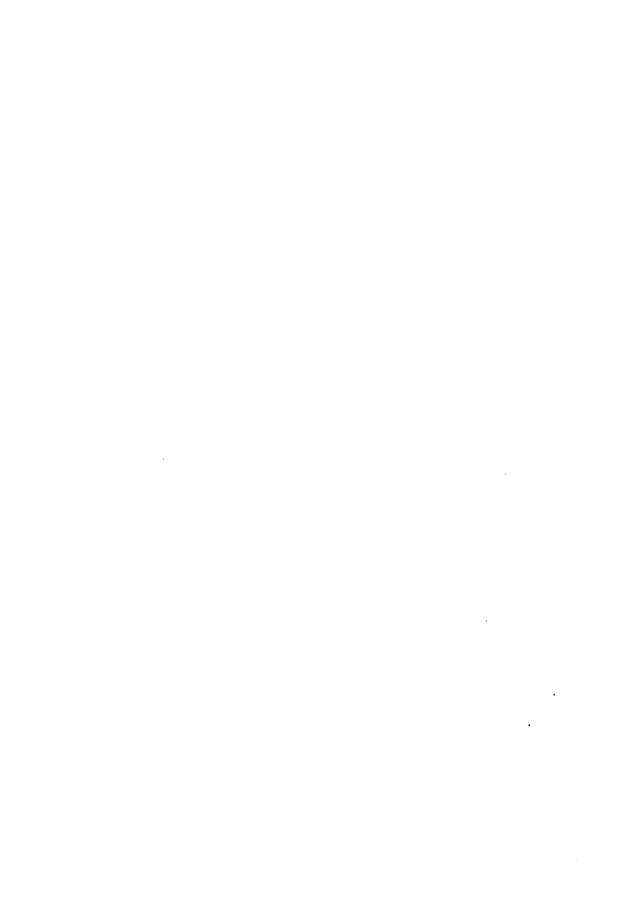
On aura remarqué le grand intérêt qu'on prend depuis quelque temps à l'étude comparative de la philosophie religieuse du Mazdéisme, et surtout de son eschatologie, vis-à-vis des autres grandes religions orientales. On a beaucoup écrit sur l'influence exercée réciproquement de côté et d'autre. Nous avons déjà enregistré l'ouvrage important de Söderblom, La Vie future d'après le Masdéisme; il y a peu de temps, Erik Stave nous a donné son étude Über den Einfluss des Parsismus auf das Judentum, (Haarlem, 1898) (1); dans notre numéro actuel, M. Gray discute l'influence Mazdéenne sur l'eschatologie de l'Islam; et voici que M. Frank Böklen nous donne une étude toute semblable, Die Verwandtschaft der jüdisch-christlichen mit der Parsischen Eschatologie, (Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1902, ii + 150 p.). L'auteur avoue très franchement ne pas être spécialiste; c'est pourquoi, s'il n'ajoute rien de nouveau aux données déjà connues, il a néanmoins su réunir beaucoup de détails d'après les autorités les plus récentes, et il les discute avec beaucoup de bon sens et de justesse. C'est une étude très intéressante.

Les savants parsis de Bombay continuent à nous envoyer des publications très utiles pour les études. Sur les conseils de feu M. Darmesteter le « Victoria Jubilee Pahlavi Text Fund » avait déjà commencé en 1894 une série d'éditions, en facsimile photozincographié, de textes pehlevis, dont le premier volume était le Nirangistan, édité par le dastour (aujourd'hui grand-prêtre) Darāb Peshotan Sanjāna. Voici maintenant le second volume de la série : Mādigān-i-Hasār Dādīstān, d'après un ms. appartenant à la bibliothèque de la Zarthoshti Anjuman Atashbeharām, (xvi

<sup>(1)</sup> Le livre de Brodbeck, Zoroaster: ein Beitrag zur vergleichenden Geschichte der Religionen, (Leipzig, s. a.), n'a aucune valeur.

+ 110 + 17 p., grand in 4°, Poona, Government Photozincographic Department, 1901). Ce traité, qui résoud diverses questions légales, a été appelé par West « le code social des Parsis de l'époque sassanide » C'est M. Jivanji Jamshedji Modi qui a très soigneusement édité ce texte important. — Le Karnamak-i Artaxšir Pāpakān est une histoire du roi Ardeshir, fondateur de la dynastie Sassanide, dont le I). Darāb avait déjà donné une édition, avec traduction, en 1896. Une nouvelle édition en vient d'être faite par Edalji Kersaspji Antia (Bombay, Fort Press, 1900) avec traductions en Anglais et Gujarati, et de nombreuses citations du Shahnāmeh pour élucider l'histoire. Ce livre, destiné aux étudiants parsis qui, d'après le nouveau règlement de l'Université de Bombay, peuvent présenter aux examens pour les grades leurs anciennes langues nationales le Zend et le Pehlevi, sera d'une incontestable utilité.

L. C. C.





# BASQUE ET GAULOIS.

#### H

HABELA; « Fronde »; Ex. Davidek hil zuen Goliath habelaz aurthiki zien harri batez; « David tua Goliath avec une pierre lancée par une fronde ».

Le h initital n'est, sans doute, pas plus primitif ici qu'il ne l'est p. ex. dans Harma, « Arme » — Hagun, « Écume ». C'est ce que prouve clairement, ce semble, la forme dialectale Abela, (même sens). Quant au a suivant l'aspiration, ne serait-il pas lui-même euphonique, ainsi que dans Athamenda, « Demander » ?

L'on se trouverait donc réduit pour la forme radicale, à un monosyllabe Bal, bel que nous regarderions volontiers comme d'origine Celtique. En effet, Pictet nous cite le substantif Irlandais Ball; « Arme » en général, et aussi « Membre, Instrument ». Sans vouloir révoquer en doute, le moins du monde, la traduction du savant génevois, faisons observer que le dictionnaire d'O'reilly aussi bien que M. Withley-Stokes ne connaissent Ball, (au pluriel Baill) que dans le sens de « Membre ». Tout ce qu'on peut conclure de là, c'est que si la signification d' « Arme » assignée à ce terme est primitive, dès une époque relativement ancienne, elle a dù tendre à se modifier.

Il est bien plus probable, en effet, que le Ballos, Gaulois « Membre » d'après M. Whitley-Stokes ne constitue qu'un simple homophone du précédent, comme synonyme d'arme. L'on conçoit d'ailleurs, assez facilement, la transition du sens d'Arme » à celle d' « instrument », puis, enfin, de « membre, organe. »

L'on a lieu de considérer comme apparenté au Ballos Gaulois, le Grec Φαλλός, φάλης, dont le sens primitif a, sans doute, été celui de « dard », aussi bien que le bille, « Pénis » de l'Allemand moderne (dial. Hessois). Rapprochonsen encore le Sanskrit Bhalla, bhallì, « Espèce de flèche », peut-être bien de la racine Bhal, bhall, « Ferire, occidere ».

Pictet voulait encore rattacher à la même racine, l'Anglo-Saxon, bolt, bolta, « Pilum » — Vieux Norrain bolte, « Telum » et Bolti, « Clavns ferreus » dont il faut visiblement rapprocher l'Allemand bolz, bolzen, « Trait, flèche » - Moyen-Haut-Allemand bols - Vieux-Haut-Allemand, Polz, bolz (même sens) — Anglais bolt — Hollandais, bout, « Boulon, cheville de fer, éclanche » — Suédois, Bult, « Cheville, batte, boulon ». M. Kluge repousse, et avec toute raison, suivant nous, cette manière de voir. Il reclame pour tous ces termes une origine purement germanique. En effet, le Gallois Bollt, « Trait, pointe », le Polonais belt, « Javeline » ont, sans aucun doute, été empruntés soit à l'Anglais ou Anglo-Saxon, soit à l'Allemand. On pourrait, ajoute-t-il, supposer une forme prégermanique bhldós, au sens de « Trait, broche. » En tout cas, on ne saurait guères ramener celle-ci au Moven-haut-Allemand, Boln, « Jeter, lancer, se servir de la fronde », ni y voir, comme l'ont voulu quelques-uns, une abréviation du Latin Catapulta.

Laissons de côté également, l'Allemand Beil, « Hache » qui, en Bavarois, se présente sous la forme beichl. Cf. Moyen-Haut-Allemand bil, bihel — Vieux-Haut-Allemand, bihal, bial — Vieux-Norrain bilda, bylda, « Hache ».

Kluge regarde tous ces mots comme pouvant avoir une parenté avec le Latin *findo*, de la racine Indo-Européenne *Bhĭd*, « fendre ». L'Irlandais *Biáil*, « Hache » serait-il emprunté au Germanique?

Inutile également, malgré une incontestable ressemblance au double point de vue de la phonétique et de la sémantique de vouloir établir la communauté d'origine du Sanskrit Abhala, du Basque Hâbela avec l'Allemand Pfeil, « Flèche » — Moyen et Vieux-Haut-Allemand Pfil. Anglo-Saxon Pil — Hollandais Pijl — Anglais Pile, « Tête d'une flèche » Vieux-Norrain, Pîla, « Flèche » -- Suédois, Pil. Tous ces vocables proviennent incontestablement du Latin Pilum, pila qui avant de signifier « Javelot » avait d'abord possédé le sens de « Pilon » et, spécialement, de « Pilon de boulangerie ». Voilà pourquoi Pilumnus était le dieu protecteur des boulangers. Ce n'est, évidemment, que lorsque ce terme fut passé au sens d'arme de trait, de javelot, qu'on s'avisa de qualifier le peuple Romain de Pilumnae poplae, litt. « Peuple habitué à manier le javelot ».

L'on a supposé que l'emploi du *Pilum* comme arme de guerre a bien pu être emprunté par les enfants de Romulus aux Étrusques (1). En tout cas, *Pilum* est certainement pour un primitif *Pinslum*, de *Pinso*, « Piler », comme *Velum* d'un archaïque *Veslum* de la même racine *Ves*, « Habiller, vêtir » qui a donné *Vestis* (2).

Phénomène singulier, ce terme latin Pilum a fait tout

<sup>(1)</sup> M. O. S. Schrader, Sprachvergleichung und Urgeschichte, Kap. X, p. 331.

<sup>(2)</sup> Ne pas confondre velum " un voile " avec son homophone velum " voile de navire " qui a une origine toute différente et provient de la racine vec, " voiturer, transporter ", d'où veho, vexillum, etc.

à fait tomber en désuétude, l'ancien terme germanique désignant la flèche et que nous retrouvons p. ex. dans le Gothique Arhirazna — Vieux-Norrain Ger — Anglo-Saxon Earh, arena, peut-être à rapprocher du Latin Arcus.

Ne serait-ce pas encore le même substantif Pilum que nous retrouvons dans certains termes celtiques cités par Pictet, à savoir Gallois Pilurn, « Javelot » et Pilun, « lance », peut-être même Ffil, « dard » ?

Nous ne savons trop à quoi rattacher d'autres noms Indo-Européens de la même arme, tels que le Sanskrit Pilu, « Flèche » — Persan, Pilah, pilak, bilak, « Espèce de flèche ». Pictet pense y retrouver la racine Pèl, pal, pall, « Ire » — Grec zàlio, « lancer » et zàlio, « Jet » — Latin Pello. En tout cas, il a incontestablement tort d'en vouloir rapprocher le latin Pilum, auquel, nous venons de le voir, une toute autre provenance doit être assignée.

M. Whitley-Stokes sépare nettement d'ailleurs l'Irlandais ball au sens de « membre », de son homophone ball voulant dire « Tache, morceau, pièce », d'où ballack « articulatus ». Les termes en question, d'après lui, pourraient bien être apparentés aux formes Romanes balla, balle, « Balle » et Ballo, « Balle au jeu de paume ». Cf. Espagnol, Portugais et Vieux-Provençal Bala, « Balle » — Italien Palla, « Balle, boule » et Balla, « Ballot, boule ». Ce dernier pourrait bien être venu, en droite ligne, du Français. Au dire de M. Kluge, il pourrait bien en être de même pour l'Anglais ball et Moyen-Anglais balle, car la forme Anglo-Saxonne fait défaut.

Cela n'empêcherait pas, en tout cas, tous ces noms de la balle d'avoir une origine germanique, aussi bien que l'Irlandais balla — l'Écossais ball (même sens), cf. en effet, l'Allemand Ball, « Balle » et Ballen, « Ballot, rouleau »,

dont Bolle au sens de « Bol » — Moyen-Haut-Allemand balle.

Pour être complets, ajoutons avant de terminer que les substantifs dont nous venons de parler n'ont absolument rien à faire avec l'Espagnol et Portugais bola, « Boule » — dont l'Espagnol bulla, « Bulle » — Portugais, Bulla « Bulle pontificale » et bulha, « Bulle d'eau » ne constituent que des doublets. Tous ces termes, aussi bien que le Béarnais Boure, « boule » et bolou, « grosse boule au jeu de quilles » viennent du Latin Bulla, « Bulle » dont la racine se retrouve dans bullire, « Bouillir ».

Nous allons parler à l'instant de termes ethniques ou géographiques paraissant offrir la même racine que le Basque *Habela*.

Habeliar, Ra; « Frondeur » n'est que le précédent avec la finale qualificative *liar*, comme dans *Gorteliar*, « Courtisan », de *Gorte*, « Cour ».

De ce qui vient d'être dit plus haut, on peut, sans trop de crainte de se tromper, conclure que la forme archaïque devait être simplement Beliar. Ceci ne nous ferait-il pas songer à la dénomination des lles Baléares? Leurs habitants qui s'appelaient, eux aussi, du même nom, passèrent dans toute l'antiquité, pour les gens les plus habiles à se servir de la fronde. Rien d'étonnant, par suite, à ce qu'on se soit servi simplement pour les désigner, du terme de « frondeurs ». Serait-ce donc la première fois qu'une nation aurait tiré son nom de ses armes de prédilection? N'avons-nous pas vu p. ex. à l'instant, le peuple Romain qualifié de Pilumnus, litt. « Habitué à manier le javelot ». De même, le terme Aïno dont les insulaires de l'île de Yésso se servent pour se désigner eux-mêmes, serait, diton, l'équivalent d' « Archer », du substantif indigène Aï

ou aïgh, « Areus ». Le Saxon n'était-il pas, dans toute la force du terme, « le guerrier qui combat avec le glaive », de Sax « Gladius »? On sait d'autre part que les Algonquins et Chippeways ne connaissent guères les Blancs des États-Unis, ce qu'on appelle vulgairement les Yankecs, que sous la dénomination de Matchi Mokoman, litt. « Grands Couteaux ». Il existe, dans le Nord de l'Amérique, une tribu indienne s'appelant eux-mêmes « Couteaux jaunes ». Enfin, nous ne rappellerons que pour mémoire, l'étymologie assez fantaisiste d'ailleurs proposée pour le nom des Sabins et Samnites. Quelques-uns ont voulu le dériver du Grec Σαύνη, « Épieu, échalan de vigne », sans doute, « les gens qui se servent du javelot, de l'épieu ». De même, le terme de « Pique » a été proposé comme origine de ceux de « Picard, Picardie », litt. « Pays des hommes habitués à manier la Pique », mais cela ne semble guères acceptable.

S'étonnera-t-on de voir ces insulaires affublés ainsi d'un nom d'origine Celtique? Mais si l'on tient compte du grand nombre d'établissements formés par les Gaulois dans la péninsule Hispanique, la chose semblera facile à expliquer. Que savons-nous, en définitive, de l'ethnographie des îles Baléares? Oserait-on affirmer que leurs habitants fussent de race Ibérique pure! Ne formaient-ils pas un mélange d'Ibères et de Colons Gaulois? D'ailleurs, en admettant même que le nom de Baléares ait constitué une sorte de sobriquet inventé par des étrangers, qu'est-ce qui empêcherait que le peuple de ces îles n'ait fini par l'adopter pour se désigner lui-même? Ce ne serait pas, sans doute, la première fois qu'on aurait vu pareil phénomène se produire (1).

<sup>(1)</sup> Bulletin des séances de la société philologique, T. II, p. 67. (Paris 1898).

HANDI, A; « Grand ». Voy. Andia.

HANDI, TU; « Aggrandir, i », voy. le précédent.

Hanitz, « Beaucoup » n'est que le médiatif de Handi « Magnus », litt. « Per magnum », mais avec chûte du d médial.

HARAN, A; « Vallon » ne semblera pas, à coup sûr, devoir être dérivé de l'Hébreu TH Har, « Montagne », si l'on se rappelle le Gallois Aran, « Montagne », cité par Pictet et dont le docte Génevois rapproche le Sanskrit Aranya, « Fôret, endroit éloigné » et Arana, « Étranger, éloigné ».

Harri, a; « Pierre, grêle, maladie de la pierre »; Irlandais, Carraic, Carraig, Carric, « Pierre, rocher ». — Écossais, Carraigh, Carragh — Manx, Carric — Vieux-Gallois, Carrec — Gallois moderne, Careg, Carreg, Carrek (pluriel Ceryg) d'où l'Anglais Crag, « Roc, rocher, chignon du cou » — Vieux Breton, Carrec, « Sylva » — Bas-Brcton, Karrek, « Écueil, rocher »; pluriel, Kerrek. Tous ces termes sont ramenés par M. W. Stokes à un Gaulois hypothétique Karseki, Karseki, peut-être dérivé lui-même d'un pré-Celtique Karsegni.

On peut se demander si tous ces mots ne seraient point, par hasard, apparentés au Vieux Gaulois Karsâkos, « Galeux, rogneux, d'où l'Irlandais Carrach, « Galeux, rogneux, farcineux » et Carraige, « Rogne, farcin ». Cf. le Vieux-Slavon Srüchükü, « Rude, âpre » — Lithuanien, Szurksztus, même sens.

Ne convient-il pas d'en rapprocher également le Norwégien herren, « Raide, rude » et harren, « dur, impétueux, rude », ainsi que l'Allemand moderne Hersch, harsh, « dur, rude » ; Cf. Anglais, Harsh, « Apreté, âcreté, rudesse, sévérité, rigueur. » Ce terme, qui, du reste, comme le remarque M. Kluge, ne se rencontre ni dans l'Anglo-Saxon ni dans le Vieil-Allemand, constitue visiblement un dérivé et doublet de l'Allemand Hart, « dur, rude » — Moyen-Haut-Allemand hērt — Vieux Allemand Hērti, harti, — Anglo-Saxon Heard; « dur, fort, brave » — Anglais, hard, « dur, fâcheux, triste, déplaisant », et Hardly, « difficilement, avec peine ». Rapprochez-en également le Gothique Horredus, « fort, force » et le Français « hardi », d'où à son tour, l'Anglais hardy, aussi bien que le Grec Κρατός, « Fort, puissant », καρτερός, κρατερός, « Solide, constant, ferme, violent » et κάρτα, « Beaucoup, fortement ».

La gutturale forte du Celtique sera naturellement tombée en Basque, comme elle l'a fait p. ex. dans *Hobi*, « Tombe, fosse » du Béarnais *Cobe*, quèbe, « Caverne, grotte ».

HARRI, TU; « Pétrifier, é; intimider, é », litt. « Rendre pierre »; cf. le précédent.

HARRIGARRI, A; « Épouvantable, terrible », litt. « qui rend comme une pierre »; cf. le précédent. Pour la finale adjective Garri, voyez Maithagarri; « Aimable » de Maitha, « Aimer ».

Hel, du; « Arriver, é; Atteindre, atteint, le but »; Ex.: Zure eta enea Semeak elgyarrekin heldu dire Montebideotik; « Votre fils et le mien arrivent ensemble de Montevideo » — Nere bi anaiak Helduko dire daugin bazko eguneko Parisera, « Mes deux frères arriveront ensemble à Paris, pour le jour de Pâques ». L'origine Celtique du terme Basque ne semble pas douteuse; Cf. Vieux Breton, lëla, « Aller ». — Bas Breton Me a-i-el; « Ibo » — Cornique, Yllyf; « Eam »; Ellen, « Abirem »; elwify, « lero »; delwyfé; « Veniam » — Irlandais, Ailim, Eilim,

« Aller, se mouvoir »; Adella; « Transit »; di-ella; « deviat »; diall, « deviatio »; do-m-ar-aill, « Mihi venit »; do-da-aid-lea; « Visitat eam »; Fo-n-ind-lea, « ut evagetur »; Sechm-alla, « Omittit »; Sechm-o-ella, « deficit »; do-e-cm-ella; « Colligit. »

Rapprochez de ces termes, l'Allemand Eilen, « se presser, se hâter, faire diligence » - Moyen et Vieux Haut Allemand ilen — Anglo-Saxon et Vieux Frison Ile, « Plante du pied » — Vieux Norrain Il et, au génitif, iljar, idem. C'est encore le même radical que M. W. Stokes croit retrouver dans le Grec Άλάομαι, έλθεῖν et έλαώ, « chasser, pousser », aussi bien, d'après Bugge que dans le Grec Αγγελος. Le Latin, à son tour, nous l'offrirait dans Amb-ularc, l'Ombrien dans Amb-oltu. On s'est demandé enfin s'il ne conviendrait pas de le chercher encore dans le Français « Aller » — Vieux Français Aler. Ajoutons toutefois que la parenté difficilement contestable de ce verbe de la langue d'oil avec le Vieux Provençal Anar, « Aller » — Espagnol et Portugail Andar — Italien Andare détournerait d'adopter cette façon de voir. D'ailleurs, la comparaison avec le verbe « Arriver » nous prédisposerait à tenir pour conforme à la réalité des faits, cette vieille hypothèse en vertu de laquelle Aler, anar seraient considérés comme tirés d'un composé Ad-nare, litt. « Nager vers », tandis que dans « Arriver » se découvrirait une vieille forme du Bas Latin, Adripare, id est « Atteindre la rive ». On ne saurait méconnaître le pittoresque de la métaphore contenue dans ces deux expressions.

En tout cas, ce radical verbal apparaîtra de nouveau dans le nom d'un des animaux les plus agités et les plus rapides à la course, à savoir le cerf; voy. *Oreña*.

Il n'est guères douteux que le l du Bas Breton  $l\ddot{e}la$  — Allemand Eilen ne constitue un indice de dérivation. La racine du verbe en question se réduirait donc réellement simplement en un i, qui se retrouve en Indo-Européen aussi bien qu'en Sanskrit. De là encore les formes du Latin l-re — Grec 'léval — Vieux Slavon lti — Lithuanien Eiti, « Aller ».

Ajoutons du reste que le verbe Basque n'a certainement rien à faire avec le Français « Héler » mot d'origine incontestablement germanique et même vraisemblablement Anglaise ou Anglo-Saxonne; Cf. Anglais, To Hail; « Héler, saluer, s'informer de la santé de ... ou comme l'on dit parfois en Patois Normand, « s'informer du portement », et Health, « Santé, vigueur, force » — Anglo-Saxon Hael, même seus et Hâl, « Fort, vigoureux », d'où l'Anglais whote, « Entier, intact, complet » — Allemand, Vieux et Moyen Haut Allemand, Heil; « Sain, entier, prospère, santé, bonne chance, force » — Vieux Norrain Heill, « Sain, en bon état » — Gothique, Hails, même sens.

M. Kluge fait observer qu'à une époque ancienne, Heil et ses correspondants s'employaient comme formule de salut. Le Gothique Hails était, au besoin, l'équivalent du Grec Χαῖρε. Ces termes germaniques se retrouvent d'ailleurs dans le Vieux Slavon, célü « Entier, complet » — Pruczi, Kailûstikun, « Intégrité, santé », de Kailustas, « Sanus » et, sans doute aussi l'Irlandais, Cél, « Augure », qui rappelle si étroitement pour le sens l'Anglo-Saxon Hâclsian, « Augurari » — Vieux Haut Allemand, heilisôn, même sens. M. Kluge ne croit pas d'ailleurs à une parente de ces termes dont la racine primitive devait être kai avec le Sanskrit Kalya-s, « Sain », Kalyânas, « Beau » — Grec Καλός, κάλλος.

Ajoutons enfin que la ressemblance de *Hel* Basque avec le Magyar *Ir*, « Aller » — Turk-Osmanli, *Irmeq* — Mongol *Irékou* doit être tenue pour purement fortuite.

Salaberry se demande si l'interjection Basque Hela qui s'emploie dans les mêmes cas que le Français « Holà » ne viendrait pas, elle aussi, de notre verbe « Hêler ». Cela ne nous parait pas du tout certain, et l'on peut se demander si la particule Basque n'est pas tout bonnement prise au Français « héla » ou « hélas ».

Helbide, A, s'emploie dans des sens un peu différents, bien que dérivant néanmoins les uns des autres. Tantôt, nous fait observer Salaberry, le terme Basque signifiera « ce que l'on peut atteindre » de façon très diverse, soit p. ex. avec la main, soit avec le pied, soit même avec une pierre que l'on lance ou même avec le regard. Ex.: Zure helbidean harzazu bethi zure chedea, « Prenez toujours votre but à votre portée ». — Bichtaren helbidean etchebat Khausitugabe igaraiten duzu hamar lekua bide Tokibetan; « Vous parcourez dix lieues sans rencontrer une maison à portée de la vue ».

Tantôt ce terme deviendra synonyme de Helmen (Voy. plus loin) et signifiera la distance que l'on peut franchir en un temps donné; Ex.: Gaur Bayonan etzaten ahal gira, yadanik helbidean gira; « Nous pouvons coucher ce soir à Bayonne, déjà nous sommes à la portée », id est « à la distance voulue ».

En tout cas, *Helbide* constitue un terme composé signifiant litt. « Chemin d'arrivée » ou « Pour arriver ». Les deux éléments qui le constituent sont l'un et l'autre de provenance Celtique; Voy. *Bide*.

HELMEN, A; « Portée, distance qui sépare du but à atteindre » ; synonyme de *Helbide* ; est formé de la racine Hel déjà vue et de men final et qui possède elle-mème, le sens de « portée, distance » ; Cf. Harmen ; « Prise, portée » de Har, « Prendre ». Ex. : Achcriak Khausitu Zien Mahaxa harmenetik Gorago ; « Le renard trouva le raisin au-dessus de sa portée ». On trouve la même suffixe avec une légère variation de sens dans d'autres substantifs ; Ex. : Ahamen, « Bouche », litt. « Prise de la bouche », de Aho, « Bucca » — Dolamen, « Grand regret, repentir, douleur vive », de Dolu, « Deuil, repentir, regret ». — Ingurumen, « Alentour » de Inguru, « Cercle, conférence ». Serait-ce la finale men du Latin, p. ex. dans Agmen, fulmen, semen, lumen? Cela nous semble peu probable.

I

IDI, A; « Bœuf ». Visiblement d'origine Celtique; cf. le Gallois Eidionn, « Jeune taureau, taurillon », d'un primitif Oidionn — Bas Breton Éjenn, « Bœuf » — Irlandais, Aideach, aoideach, « Vache laitière » et Aodh, « Mouton ». Ce mot, avec un sens plus ou moins précis, devait se retrouver dans l'Indo-Européen primitif, comme le prouve le Sanskrit Éḍa, ċḍaka, iḍikka, sorte de mouton ou de chèvre sauvage et Iḍâ « Vache nourricière » — Grec Ăττιγος, bouc, d'après Arnobe, du Phrygien Atagus. On ne saurait même guères douter qu'il n'ait passé dans certains idiômes de souche étrangère; cf. Suomi Itikka, « Chèvres, moutons, menu bétail en général ».

Tous ces termes sont ramenés par Pictet à la racine Sanskrite *id*, *ida*, « libation fortifiante offerte aux dieux, vivification, force vitale » que nous retrouvons p. ex. dans *Aida* « fortifiant, vivifiant » ; *Idavant*, « fortifié, restauré » aussi bien que dans le Gallois *Aid*, « Vie, principe vital » ;

eidiaw, « vivifier »; eidiawg, eidiawl, « vigoureux, animé »; Eidiogi, « donner de la force, remplir de vigueur ».

Le mot en passant en Basque, aurait perdu la première voyelle de sa diphthongue initiale et *Idi* a tout l'air, effectivement, d'être pour une forme plus ancienne *Oidi* ou *Aidi*. C'est ainsi que l'on rencontre p. ex. les formes *Uskara*, « Basque » pour *Euskara*; *Uski* ou *Euski*, « derrière, le ».

Dans bon nombre d'autres idiômes d'ailleurs et n'appartenant pas tous à la famille Indo-Européenne, le même terme semble reparaître, mais avec suppression de la ou des voyelles initiales; Ex.: Anglo-Saxon Tiččen; « Chevrette » et, par adoucissement normal de la dentale en sifflante, Allemand Ziege, Zicke « Chèvre » — Moyen Haut Allemand Zige - Vieux Haut Allemand, Ziga, regardés par M. Kluge, comme d'origine Franke et Zicchi, Zickin, « Chevrette ». Rapprochons-en l'Arménien Dig, « Bouc », le Persan Takal, « mouton » et Tekah, « Bouc ». Si nous passons à d'autres souches linguistiques, nous pourrons citer le Géorgien Thiki, « Bouc » — Abkache, Tig, « Bélier » — Aware Tuchi — Andi Tuka — Dido et Ounso, Zéki, « Bouc » — Kazikumuk, Tki, « Agneau » et Zuka, « Chèvre » — Turk-Osmanli, Tekié, « Bouc » — Turk de Kazan, Täkä — Kirghize Töke — Bachkir, Takka, « mouton » — Mandjour Tocho, « Élan » — Tongouse, Toko, idem — Samoyède-Kamassine, Tägo, « Renne ». Pictet se demande si ces formes à dentale ou sifflante initiale ne se rattacheraient pas à une autre racine que Idikka, êdaka, à savoir à la racine de mouvement du Sanskrit, Tak, tik, « Ire, se movere ». Cf. Persan Takîdan, « Courir çà et là »; Tak, « Rapide » et Tik, « Cheval ». Rapprochez-en le Grec Τήκω, « Couler » — Lithuanien, Tekēti, « Couler, courrir » — Vieux Slavon, Teshci, idem.

Toutefois l'opinion qui paraît se présenter le plus naturellement à l'esprit, c'est que tous ces noms du bouc, de la chèvre et du mouton qui se ressemblent tellement au point de vue phonétique ne peuvent guères manquer de dériver d'une seule et même racine. Jusqu'à nouvel ordre, admettons que c'est celle que nous rencontrons dans le Sanskrit Aida, idavant; le Gallois Aid, etc. (1)

Ajoutons que sur ce point là encore, les dialectes sémitiques offrent avec ceux du groupe Indo-Européen, une de ces ressemblances qu'on ne sait trop, à priori, comment expliquer. Cf. Arabe Daykas, « Moutons », au sin-

(1) Un point qui mérite sans doute d'être signalé ici, c'est la ressemblance des termes que nous étudions ici avec leurs correspondants plus ou moins parfaits dans certains dialectes du Nouveau-Monde Cela nous semble frappant surtout pour plusieurs noms d'animaux et nous y verrions un argument en faveur de l'hypothèse de relations ayant existé à une épa que indéterminée entre les populations des deux continents. Ne convient-il pas p. ex. de rapprocher l'Algonkin Atik, « Renne » et le Sanskrit Idikka, « Chèvre sauvage » ou le Grec 'Αττηγος, « Bouc », Ate en Samoyède Ostyak (dial. du Narym et Karassine), « renne », (dial. Ketsche), Ati; (dial. de l'Ob) Até !

Comparez encore le Ta, « Ruminant, gros quadrupède » du Dakotah ou Sioux, d'où Ta tanka, « Bison ». litt. « grand ruminant » avec le Ta, « Renne » du Samoyède-Tawgy; Tia du Samoyède Jénisséien; Tho du Karassine (même sens).

Le Wagosch ou renard du Cri n'est pas sans rappeler un peu le Wôkai, (même sens) de l'Ostyake-surgute.

Nous ne mentionnerons ici que par mémoire l'affinité du Yuc, « Chèvre » Yucatèque avec le Yukf, « Cerf » de l'Aïno de Yésso, celle du Mazatl, « Chevreuil » en Mexicain ; avec le Maza, « Chèvre - de l'Arabe.

Ne serait-il pas permis de chercher dans le *Cicib* (prononcez *Chichib*) de l'Algonkin, un redoublement du *Chipá* (même sens) du Samoyède Ostyak, (dial. du Narym); *Sibá* du Karassine?

Ce n'est peut-être pas par suite d'un pur hasard que le Quiché du Guatémala Kar. « Poisson - rappelle si étroitement le Samoyède-Jénisséien (dial. Chantique), Kare ou Kahre, « Poisson ».

Peut-être jugera-t-on plusieurs de ces rapprochements réellement significatifs puisqu'en définitive, ils ne portent que sur une catégorie de mots assez restreinte.

gulier, Dakikat — Chaldéen, dakar, « Bélier » — Hébreu, Zâkâr — Arabe, Dakar, « mâle » en général.

D'autre part, M. Kluge semblerait assez disposé à voir dans l'Allemand Giess, « Chèvre » — Suédois Get — Hollandais, Geit, « Chèvre » — Anglais, Goat, autant de métathèses de Ziege, Zige, Ziga.

Gette façon de voir peut se soutenir sans doute, mais nous n'oserions la donner comme absolument incontestable.

L'on a vu plus haut, du reste, que ce terme *Idi* devait déjà exister en Vieil Ibérien, mais sous la forme *Idu*; Cf. ce qui a été dit à *Bide*.

Ірікі, а; « Morceau de bœuf ». C'est, en quelque sorte, l'équivalent du *Beef* Anglais, par opposition à Ox, lequel désigne l'animal sur pied. Il est formé de *Idi* déjà vu et de la finale partitive ki.

Idizko, a; « Veau », sans doute litt. « ce qui est destiné à devenir bœuf », de *Idi*, « Bos »; ko, signe de futur; Voy. plus loin z, euphonique comme dans *Buruzkin*, « Entêté » lequel est formé lui-même de *Buru*, « Caput » et de la particule comitative kin.

ITHANDI, A; Sorte de mesure agraire se rapprochant assez de l'arpent, puisqu'elle contient 27 ares 37 centiares et en vigueur spécialement à Baïgorry et à St Jean Pied de Port. Ce nom signifie litt. « Magnum satis ad bovem »; Cf. Andi et Idi. C'est à peu près, en effet, ce qu'un bœuf peut labourer dans une journée. On voit ici comme pour Helbide que les deux éléments constituants du substantif Basque sont l'un et l'autre empruntés au Gaulois.

ITHEGUN, A; Synonyme du précédent, litt. « Journée de Bœuf »; Cf. Idi, « Bos » et Egun, « Dies ».

Ітноної, а; « Constellation de la Grande Ourse », ne

saurait évidemment signifier, comme nous l'avions cru tout d'abord « Pied mouillé, pied noyé » de *Itho*, « Noyer, se noyer » et *Oin*, « pes ». On ne saurait guères, en effet, indiquer le motif d'une telle dénomination.

Au contraire, la légende nous rend parfaitement compte de l'étymologie de ce composé, lequel signifie litt. « Voleur de bœufs » ; Cf. *Idi*, mais avec transformation du *d* primitif en *th*, comme dans *Ithegun*, *ithandi* et *Ohoin*, « fur ». Ce n'est autre chose que celle du Petit Poucet, telle qu'on la raconte dans le pays Basque. La voici :

« Un laboureur auquel des voleurs avaient enlevé une paire de bœufs envoie un garçon de ferme à la recherche de ces animaux. Le jeune homme tardant à revenir, une servante, accompagnée d'un petit chien, est expédiée à sa place. Mais ces nouveaux messagers ne se montrent pas plus exacts à retourner à la maison. Le volé se décide à continuer l'enquête en personne, mais ne parvient à rien découvrir. Dans son exaspération, il se met à tempêter et à jurer si fort que le Bon Dieu se décide à loger dans la Constellation de la Grande Ourse, toute la compagnie. La punition de cette dernière rappelle un peu celle du Juiferrant, puisqu'elle devra parcourir les solitudes célestes jusqu'à la fin du monde. Les bœufs se trouvent placés dans les deux premières étoiles du groupe stellaire. Quant aux voleurs, les deux suivantes leur servent de demeure. La servante loge dans la seconde étoile isolée. Elle a près d'elle son chien auquel un tout petit astre sert de niche. Enfin, le laboureur vient après tous les autres, dans la septième étoile. On ne nous dit pas ce qu'est devenu le garçon envoyé en premier lieu. Peut-être n'a-t-il pas été admis dans la Constellation » (1).

<sup>(1)</sup> M. J. Vinson, Le petit poucet et la grande ourse; p. 241 et suivan-

ITZAIN, A; « Bouvier », litt. « Boum Custos »; cf. Idi et Zain, « Gardien ».

Itzaingo, a; « Métier de Bouvier », Cf. le précédent et go final pour ko, avec adoucissement de la gutturale forte après n et d'ailleurs employé ici comme causatif. Cf. Burukoa, « Bonnet », litt. « Quod pro capite », de buru, « Caput ». On remarquera que dans les deux exemples cités ici, l'emploi de l'article semble essentiel pour en préciser le sens du dérivé. Buruko; Itzaingo signifierait simplement « Pour la Tête, pour le Bouvier ».

#### K

Ko, A; « pour, en faveur de »; Ex. Gizonarentako, « En faveur de l'homme, pour l'homme ». — Neretako, « Pour moi » répond parfois à un simple génitif comme dans Apeleko gortea, « Cour d'appel »; Etcheko yauna, « Maître de maison »; cf. Etche, « domus » et Yauna, « dominus ». — Inchauspeko alaba dendari, « Couturière du bourg d'Inchavspe » — Nafarroako erregea, « Roi de Navarre », litt. « Roi pour la Navarre ». Cette finale, d'ailleurs, précédant un article, peut servir à former des substantifs; Voy. Hartzekoa, « Créance », de Hartze, « Prise, action de prendre », de Har, « Capere ». Voy. d'ailleurs ce qui a été dit à ce sujet à propos de Itzaingoa.

On l'emploie aussi, bien qu'assez rarement, comme marque adverbiale, ex.: Asko, « Assez », litt. « Pro saturatione », visiblement pour Aseko, de Ase, « Nourriture,

tes du T. VII de la Revue de linguistique et de philologie comparée; (Paris, 1875.) Pour les versions de la même légende en vigueur dans diverses régions de l'Europe, voy. M. G. Paris, Le petit poucet et la grande ourse; (Paris 1875.)

rassasiement »; Oraiko, « Juste en ce moment », de Orai, « Actuellement, présentement ».

Parfois, elle joue un rôle péjoratif ou despectif, comme dans Muthilko, Mithilko, « petit garçon, enfant mâle », ce que nous appelons en Français « un moutard » de Muthila, « Puer, juvenis, famulus » — Ohako, « Grabat », de Ohe, « Lit ».

C'est cette même désinence, transformée en Go, qui sert souvent à former des futurs; Ex.: Izan, « Été, ayant été » et Izango naiz, « Je serai », de Naiz, « Sum »; litt. « Sum ad esse ». Il semble assez naturel, du reste, qu'on ait employé le signe du prolatif pour marquer le temps en question.

Reconnaissons dans le ko ou go Basque, la même particule du Celtique équivalant à notre préposition « Pour ». Ainsi, la locution irlandaise Erin go braigh, « Ireland for ever ».

La finale Koz qui correspond à notre conjonction « Parce que », Ex.: Nizala, « Que je suis » et Nizalakoz, « Parce que je suis » — Deretzu, « Vous les leur avez » et Deretzulakoz, « Parce que vous les leur avez » est sans doute formé de la syllabe prolative ko et du signe du médiatif z. Notre première pensée que cette particule koz pouvait bien être empruntée au Proto-Celtique qos, « Ad, usque » Cf. Irlandais Cu p. ex. dans les formes Cucele, cucci, cuccu — Gallois bw, dans bwy gilydd ainsi que le Vieux Slavon Kü, « A, vers » nous semble devoir être abandonnée. Ç'aurait été le seul exemple à nous connu d'un terme Celte pris par le Basque à un dialecte du groupe dit Gaëlic et par suite plus anciennement parlé dans nos régions, que le Gaulois, lequel était incontestablement du rameau dit Kimrique.

Inutile d'ajouter qu'aucun lien de parenté ne saurait être reconnu entre ce go signe du futur en Basque et la syllabe ka, ga ou go qui marque le même temps dans certains dialectes Canadiens; Ex.: Chippeway Ninondôm, « J'entends » et Nin ga nondôm ou Ningo nondôm, « J'entendrai ».

Larru, a; « Peau, cuir », d'un vieux thême Gaulois Lêtro, « Cuir », d'où Irlandais Lethar, (même sens) — Gallois LLedr — Breton Lezr, lêr. La forme Préceltique, comme le fait observer M. Holder, devait être Pělětro ou Plětro, ce qui nous permet d'établir un rapprochement avec le Latin Pellis, « Peau » — Allemand Fell — Moyenhaut-Allemand, Vël — Vieux-haut-Allemand Fell — Vieux Norrain, Fjall, « Peau, cuir » — Hollandais Vel, « peau » Anglo-Saxon Fëll — Anglais Fell — Gothique Fill, p. ex. dans Φrûts-bill, « Lèpre » et Faura-filli, « Préputium ». — Grec πέλλα « Peau, cuir », d'où "Απελλος, « Plaie encroutée », litt. « Sine pelle » ; Ἐρυζιπέλας, « Inflammation de la Peau », Eresypèle, feu de Saint Antoine » ; Επίπλοος, « épiploon », pour ἐπίπλοΓος — Lithuanien, Plévé, « Peau, épiploon » etc.

Les formes germaniques telles que Allemand, Leder, « Cuir » — Moyen-haut-Allemand, Lëder — Vieux-haut-Allemand, Lëdar — Anglo-Saxon, Lëther — Anglais, Leather — Vieux-Norrain, Lethr — Suédois, Läder — Hollandais, Leer sont incontestablement d'origine Celtique, comme le démontre clairement la chûte de la labiale initiale.

Le Basque a transformé ici la dentale médiale en r, par assimilation avec le r qui suit, comme il l'a fait p. ex. dans Harrapa, du Français « Attraper ».

Ajoutons qu'aucune parenté ne saurait être reconnue

entre le substantif *Larru* et le Latin *Lorum*, « Courroie », d'où *Lorica*, « Cuirasse ».

LARRU, TU; « Écorcher, é », litt. « Facere pellem ». Cf. le préc.

Lupe; « Fosse, tombe », pour Lurpe. Voy. plus loin.

Lur, ra; « Terre, sol »; incontestablement d'origine gauloise; cf. Irlandais Lár, « Sol, plancher » — Ecossais, Lair, idem — Gallois Llawr, « Sol, plancher, aire » — Vieux Cornique, Lor, « Pavé, sol » — Moyen-Cornique, Ler, lear, (même sens) — Vieux-Bas-Breton, Laur, « Sol », p. ex. dans le composé Rac-laur, « Proscaenium » — Bas-Breton, Leur, « Aire, surface unie, tablier d'un pont », d'où Leuren ou Douar-leuren, « Sous-sol » et Leurger, « Place d'un village, place publique ». Il n'est pas du tout certain que Leur au sens de « Cercueil, bière » soit au point de vue étymologique, le même mot. Nous doutons de la parenté des termes Basque et Celtiques, avec le Suédois Ler, lera, « Argile, glaise », bien qu'il y ait presque identité et pour la forme et pour le sens.

Par exemple, ce qui est indéniable, c'est leur affinité avec certains termes germaniques; cf. Allemand Flur, « aire » — Moyen-haut-Allemand, Vluer, « Champ ensemencé, sol, plafond » — Hollandais Vloer, « Seuil, vestibule, aire » — Anglo-Saxon Flôr, « Aire, seuil, étage » — Anglais, Floor, « Vestibule, aire, parvis » — Vieux Norrain, Flór; « Pavé, seuil d'un étable ».

La présence dans ces derniers termes d'une labiale initiale certainement primitive, prouve bien qu'il ne saurait être question ici d'un emprunt fait par le Germanique au Gaulois. Peut-être est-ce bien l'inverse qu'il faudrait admettre et nous aurions l'exemple, assez rare d'ailleurs, d'un vocable pris par les Celtes à leurs voisins de l'est. Tous ces mots d'ailleurs dérivent incontestablement d'une racine Indo-Européenne *Plâ* « Large, élargir » jointe à une suffixe *ro*. Le même radical a donné encore

1° avec adjonction du t, Lithuanien Plóti, « Aplatir » — Letton, Plât, « Étendre sur » — Grec Πλάτυς, « Large » et avec chûte normale du p initial primitif; Irlandais, Láthar, « Exposition, disposition », Lathair, « Extension »; Látrach, « Situation, assiette ». Par exemple, il faudra laisser de côté le Latin Latus, « Large, étendu », sans doute d'un primitif Stlatus.

2º Avec le suffixe no.

Latin, Planus — Lithuanien, Plonás, « mince, menu, délié, fin » — Letton, Plans, « Aire » — Pruczi, Plonis, (même sens) — Vieux-Gaulois (P)lânon, « Plaine », d'où Mediolanum ou « Milan «, litt. » Plaine du milieu, plaine centrale ». Voy. Irlandais, Mide, « Medium » — Latin, Medius — Allemand, Mitte — Sanskrit, Mádhya.

3° Avec une gutturale finale.

Allemand, Flach, « Applati » — Moyen-haut-Allemand, Vlach — Vieux-haut-Allemand, Flah — Hollandais, Vlak « plaine » — Grec, Πλάξ, « objet plat » et πλαχοῦς, « gâteau », sans doute à cause de la forme applatie qu'on leur donnait — Latin, placenta (même sens).

Le fait que les langues Germaniques et Celtiques qui donnent à cette racine *Plâ*, une désinence en *r* confirme bien l'opinion d'un emprunt fait par ces dernières aux précédentes. On ne s'étonnera pas non plus que le Basque ait passé du sens de « Sol, aire » à celui de « Terre » en général.

Le r se sera doublé ici comme il l'a fait p. ex. dans *Izarra*, « Etoile ». Voy. plus loin et *Arrano*, « Aigle », du Vieux Norrain *Orn*, même sens.

Lurberatu, a ; « Terre labourable », litt. « Terre amollie, rendue meuble », de *Lur*, déjà vu ; *bera*, « mou » et *Tu* finale habituelle du participe passé.

Lurka, tu; « Terrer, é », de Lur et de la finale allative-instrumentale ka, litt. « Facere per terram ».

LURMIN, A; « Terrain nouvellement dégagé de la neige qui le couvrait et où les bergers peuvent désormais faire paître leurs troupeaux », litt. « Terre moisie, moississure de la Terre », de *Lur* et *min*, « Moisir, moisi ». En effet, la terre, lorsque la neige qui la couvrait, se trouve fondue, est humectée, au moins à la surface.

LURMIN, A; « Epilepsie », litt. « Mal de terre, qui fait qu'on se roule à terre », de *Lur* et *min* pris au sens de « Mal, maladie ».

LURPE, A; « Fosse, tombeau »; Ex. Hil lupera; biziak, astera, « Le mort à la fosse, les vivants à la saoulée », litt. « Sub terra », de Lur et de pe ou be, « Sous, dessous »; Voy. Lupe.

Lurpe, tu; « Enterrer, é »; Voy. le précédent.

Lursagar, RA; « Pomme de terre ». Le Basque constitue la traduction exacte du Français; cf. Sagar, ra, « Pomme ».

LURTUPIN, A; « Pot de terre », en Guipuscoan et en Labourdin. Voy. Lur, « Terre » et Duphina, « Pot au feu ».

#### M

Mozkor, RA; « Ivrogne » nous avait tout d'abord fait l'effet d'être une sorte de terme hybride, tout à la fois, et de sobriquet, signifiant litt. « Qui aime le moût »; Cf. Latin Mustum, « moût » — Espagnol, Portugais et Italien, Mosto — Béarnais, Moust, auxquels, sans doute, ont été

empruntés l'Allemand, Moyen et Vieux-haut-Allemand aussi bien que Hollandais Most, tout comme le Vieux Slavon Mustu — Russe Mstó — Polonais Moszcz, muszez — Illyrien Mas — Schypétar ou Albanais, Musht.

Ajoutons, par parenthèse, que tous ces mots, au dire de plusieurs philologues, seraient dérivés du Latin *Mustus*, « Jeune, frais, nouveau ».

A cet élément radical s'ajoute la finale adjective Kor, laquelle marque la tendance, la disposition. Ex.: Sinhet-skor ou Sinexkor, « Crédule », de Sinhex. « Trouver bon, penser que » — Handikor, « Sujet à grandir », de Handi, « Magnus ».

Toutefois, il faut bien reconnaître que ce qu'aime l'ivrogne, c'est bien moins le moût que le vin vieux. Aussi, avons-nous songé à nous tourner pour l'explication du mot Basque vers le Sémitique. Il existe bien tant en Hébreu qu'en Arabe, une racine Sakara, « Enivrer, s'enivrer », malheureusement, le participe régulier Moskor ne se trouve point, nous ont affirmé plusieurs doctes sémitisants, en usage, et ce serait de la dite forme participielle seule qu'aurait pu dériver le mot Basque.

En fin de compte, nous pensons que c'est encore du côté du Celtique qu'il convient de se tourner. Cf. Irlandais, Mesc, « Enivrant, ivre » et Mesce, « Ivresse » — Ecossais, Misgeor, « Ivre » — Gallois, Meddu, « Ivre » et Meddwod, « Ebrieté » — Bas-Breton, Mezo, mezv, « Ivre » et Mezvier, « Ivrogne ». Tout ceci suppose à côté du Gaulois Medvos, « Ebrius », d'autres formes encore telles que Moskos, « Enivrant, ivre » ; Meskjû, « Ivresse, ivrognerie, ébrieté ». Ajoutons que ces mots sont visiblement apparentés au Grec Méθu, « Vin », μέθίσχω « J'enivre » et μέθη, « Ivresse » — Irlandais, Mid, « Hydromel » — Gallois,

Medd, « même sens » — Vieux Cornique, Med, « Bière, boisson fermentée » — Bas-Breton, Mez, « hydromel » — Allemand, Met — Moyen-haut-Allemand, Mët, mëte — Vieux-haut-Allemand, Mëtu — Anglo-Saxon Meodo — Anglais, Mead — Vieux-Norrain, Mjodr — Suédois, Mjöd Vieux-Slavon, Medŭ, « Miel, vin » — Polonais, Mid et Miod-pity, « Hydromel », litt. « Boisson de miel » — Lithuanien, Midùs, « même sens » et Medùs, « Miel » — Zend, Madhu, « Boisson douce, haôma » — Sanskrit, Mádha, « Douceur, boisson douce, hydromel » et, plus tard, « Miel ».

Tous ces mots paraissent provenir d'une racine Indo-Européenne *Mad*, « se réjouir », d'où encore le Sanskrit *Máda*, « lvresse ».

L'Espagnol Moscorra, « Jeune prostituée » semble incontestablement emprunté au Basque Mozkor. Par une sorte d'euphémisme, le peuple Castillan aura traité d'ivrognesse, de personne adonnée à la boisson, la femme de mauvaise vie.

### N

Nahas; « Ensemble » pour un primitif Nas, de même que Ahal pour Al et Ahari, « Mouton », pour Aari ou Ahari, du latin « Aries ». Cf. Irlandais Nessa, « Propior » et Nessam, « Proximus » — Ecossais Nas, nais, « Assembler, rapprocher » — Gallois, Nes, nês, « Près, proche »; Nesach, nesaf, nessaf, nesefin, « Plus proche » et Nesan, « Approcher » — Cornique, Nes, nessa, neshevin, « Proche, tout près, second » et Nesse, neste, « Approcher » — Bas-Breton, Nes, nez, « Proche », d'où le comparatif Nesac'h et le superlatif Nesa, aussi bien que le substantif Neza,

« Autrui, prochain » ; Nezant, « Contracter alliance, devenir proche » ; Nesanded, nesandet, « Alliance, parenté, généalogie » ; Nesant (archaïque), alliance ; Nested, « Parenté de famille ».

Tout cela nous ramène d'ailleurs à des formes gauloises, telles que Nedsôs, « Proche »; Nedsamos, nessamos, « Très proche, le plus proche ». Elles se retrouvent d'ailleurs dans l'Ombrien Nesimei, « Proximè » — ()sque, Nesimum, « Proximum ». Cf. Sanskrit, Náhus, « Voisin » et Náhusa, « Voisinage ».

Ces termes n'ont, d'ailleurs, sans doute, rien à faire avec le Gaulois Nashô, « Je lie », pour un primitif Nadhsko, d'où l'Irlandais Ro-nenasc, « Je liai, j'attachai »; Fonascar, « Il est lié, attaché » — Bas-Breton, Naska, « lier »; Di-naska, « Délier »; Pen-naska, « Lier la tête », de Penn, « Caput ». Cf. Sanskrit, Náhyati, « Lier, aggrafer, attacher ».

Nahas, 1; « Mêler, é ; se mêler », litt. « Facere simul » ; Cf. le préc.

Nahasi, a; « Tracassier, qui cherche à monter les gens, les uns contre les autres », litt. « Cherchant à mêler ». Cf. Nahas.

Nahaskeri, a; « Brouille, tracasserie ». Cf. Nahas et Keri, suffixe substantive.

Nahasteka, tu; « Mêler, é; mélanger, é », de Nahas, déjà vu, te suffixe de généralisation et ka finale ablative-instrumentale, litt. « Facere per mixtionem ».

NAHASTEKA; « En mélange ». Voy. le précédent.

Nas, « Ensemble ». Voy. Nahas.

Neka, ти; « Fatiguer, é; se fatiguer ». Voy. Neke.

Nekazale, a ; « Homme de peine » ; du précédent et de la finale zale, suffixe indiquant accoutumance ; litt. « Qui a l'habitude de se fatiguer ».

Neke, A; « Difficulté, fatigue », visiblement d'origine Celtique; Cf. Gallois, Nych, « Langueur, peine, souffrance »; Nychdod, « Phthisie » et Nychu, « Languir, dépérir » — Bas-Breton, Nec'h, « Peine » et Nechif, « S'affliger ».

M. Whitley-Stokes ramène tous ces mots à une forme primitive avec une labiale initiale, laquelle reparaît dans le Vieux-haut-Allemand Fnehan, « Respirer, souffler » et Fnaskazzen, « Haleter, souffler ». Peut-être même ces termes doivent-ils être rapprochés du Grec πνῖγος, « Etouffement, suffocation », πνίγειν, « Serrer jusqu'a étouffer, étrangler ». En tout cas, on ne saurait guères leur supposer une parenté quelconque avec le Latin Necare, nex, allié lui-même au Grec Νέχυς, νεχρὸς, « Mortun ; cadavre » — Sanskrit, Naç, « Mourir » et Naçayami', « Je tuc, je fais mourir ». Rien effectivement n'autorise à croire que ces derniers aient jamais eu pour initiale, une labiale aujourd'hui disparue.

Nekez; « Difficilement, péniblement ». Voy. le suivant. Nekhetz; « Difficilement, avec fatigue ». Ce n'est que le médiatif de *Neke*. Le z marque de ce cas est devenu tz comme dans *Laphitz*, « Pierre », du Latin « *Lapis* »; Gorphitz, « Corps », du Latin « Corpus ».

NEKHAITZ; « Mauvais temps, gros temps », litt. « Vent pénible, fatiguant ». Cf. Neke, déjà vu et Aize, « Vent ». Ne serait-ce pas encore là un de ces termes pris au langage des gens de mer? C'est, en effet, par les gros temps, que la manœuvre est surtout fatiguante.

Nekizerdi, A; « Travail fatiguant », litt. « Sueur de fatigue ». Voy. Neke et Izerdi, « Sudor ». Ce dernier mot signifie lui-même « Demi-eau, petite eau » de Itz, « Ros, aqua » et Erdi, « Moitié ».

ORENKUME, A; « Faon », litt. « Enfant de cerf ». Cf. le suivant et *Hume*, « Infans, pucer ».

ORENNA; « Cerf », prononcez comme s'il y avait en Français, Oregna, à rapprocher du Gallois Eilon, « Cerf » et Elain, « Faon, biche », d'où notre terme « Elan » pour désigner le Cervus alces, ainsi que l'Allemand Elend, elendthier (même sens). Faut-il en rapprocher encore le Bas-Breton Quelin, « Faon » (Voy. Revue Celtique, t. XIV, p. 307?) Voyez encore l'Arménien Eln, « Cerf » — Lithuanien Elnis — Vieux-Slavon Jéleni — Polonais Jelen — Russe Olon — Tchèque Gelen. Ce terme, comme l'a fait remarquer Pictet, a dû passer dans certains dialectes étrangers à la famille Indo-Européenne. De là, le Bouryête, idiôme de souche mongol parlé en Sibérie (dialecte Nischneudien), OElækshenn; « Renne femelle »; (dial. Tunkien) ælækshin, même sens ; (dial. Sélingien) ælækçin - Mandjour Oron, irin, « Cerf » - Tongouse, Oron; « Renne domestique » et, d'après Spassky, Irun, « Renne sauvage ». Vraisemblablement, en dépit de l'aspiration, chuintante ou gutturale initiale, nous devons rattacher à la même souche, le Yourake (Samoyède d'Europe), Hôrie, hôra, « Renne entier » et hôrannabt, « Renne coupé » — Tawgy, Huru, « Renne entier » — Samoyède-Yenisséien, Hulha, Hura, même sens — Samoyède-Ostyak, Horai-âti, - Tschouktschi nomade (Sibérie Orle), d'après Daukin, Xoranna; d'après Reitsky, Xoraañ; d'après Romberg, Horôn.

On doit admettre dans le Basque Orenna, ce durcissement du l en r entre deux voyelles que nous constatons p. ex. dans Zeru, « Ciel » — Soro, « Sol » — Hiri, « Ville », du Vieil Ibérien Ili.

En tout cas, ces noms du cerf le désignent comme l'ani-

mal agile par excellence. En effet, ils dérivent de la racine que nous retrouvons p. ex. dans l'Irlandais Ailim, « Se mouvoir » — Allemand, Eilen, « Se hâter » — Grec Ελάω, « Chasser, poursuivre » ; Voy. ce qui a été dit à propos de Hel, due, « Arriver ».

Ajoutons, par parenthèse, que c'est bien de cette même racine, mais au moyen de suffixes différents, que proviennent les noms donnés à diverses espèces de cervidés; Ex. Grec Ελαφος, « Cerf » — Irlandais Eilich, idem — Écossais, Eilidh, « Biche » — Gaulois, Alce, alcis, « Élan « — Vieux Germanique, Alkis, algis, m. s. et Achlin, (d'après Solin) — Vieux-haut-Allemand, Élaho, « Elan » — Moyen — haut — Allemand, Élch, êlhe — Anglo-Saxon, Eolh — Anglais, Elk — Vieux Norrain Elgr — Suédois, Elg etc. Signalons enfin l'Irlandais Arr, « Cerf » auquel Pictet attribue une origine identique.

Nous ne signalerons qu'à titre de pure curiosité, la ressemblance de ces termes avec le Vieil Egyptien Ar, « Gazelle » — Kopte, (dial. Baschmourique), Ail, « Bélier » ; (dial. Memphitique), Oili, « Bélier » et Eioul, Eoul, « Cerf » ; (dial. Thébain), Oile, œile, « Bélier » et Iéoul, eeieoul, eioul, Iieoul, Ieieioul, « Cerf » — Hébreu Ail, ayyil, « Cervus », Ail, « Aries » — Syriaque, Ilo, « Cerf » — Assyrien, Ailu, « Bélier » — Arabe, Iyyal, ayyal, « Cerf ».

Enfin, on ne saurait guères douter que ce ne soit le Basque Orenna qui a donné naissance au mot Français Orignal, désignant l'élan du Canada. On disait primitivement Orignac ou Orenac, ce qui constituait la forme active du nom Basque du cerf (Orennak). Ceci ne doit pas nous étonner. Comme le fait remarquer Lescarbot, il y avait nombre d'Euskariens parmi ceux de nos compatriotes qui faisaient la traite avec les sauvages de la Nouvelle France.

Ils firent entrer force termes de leur idiôme particulier dans l'espèce de Lengua Franca employée pour les transactions avec les Peaux-rouges (1). Celui d'Orenac ou d'Orignal dut être d'autant plus volontiers admis en Francais qu'en définitive, il n'existe point d'Elans dans notre pays et que les trafiquants ne sachant comment désigner ces pachydermes durent volontiers accepter, à cet effet, un terme étranger.

Orocii, A; « Veau mâle ». V. le suivant.

Orox, A; « Veau mâle » par opposition à Aretche, « Veau ou génisse », indifféremment. L'origine de ce mot reste enveloppée de certaines obscurités, cependant nous nous croyons devoir nous décider en faveur de la provenance Celtique.

Nous avions cru d'abord voir dans Orox, le Latin Taurus, l'Espagnol Toro, mais avec chûte du T initial comme dans Azkor, ra, « Fruit du lin en gousse », de l'Espagnol, Tasco, « Déchet du lin ou du chanvre qu'on espade ». — Azkon, « Blaireau », du Latin Taxo, même sens. Au radical serait venu se joindre la finale x qui indique ressemblance, comparaison. Ex. Gardox, « Bogue de la châtaigne », litt. « Ce qui ressemble au chardon » — Munhux, « motte de terre », litt. « Ce qui ressemble à un mamelon de montagne, à une élévation », de Munho, « Mamelon de montagne ».

Toutefois, on peut opposer à cette explication une fin de non-recevoir assez fondée, ce semble. Le nom de la chaine de l'Orospeda, voyez plus haut Bide, « Chemin » prouve clairement que ce terme Orox, orotch existait déjà

<sup>(1)</sup> Lescarbot Histoire de la Nouvelle France, livre III, chap. 7. Apud Picart, Cérémonies et coutumes religieuses de tous les pleuples, t. VII, chapitre V, p. 346 (en note), Paris, 1808.

en ancien Ibérien, c'est-à-dire à une époque antérieure, suivant toute apparence, à celle des premières relations des Ibères avec les Romains.

Nous nous étions alors rabattus sur l'adjectif Oro, « Entier, tout », mais toujours suivi de la même suffixe x. Dans cette hypothèse, il faudrait traduire litt. Orox par « Ressemblant à l'animal entier, non coupé ». A cela, on ne manquera pas de répliquer que Oro paraît bien d'origine relativement récente puisqu'il ne faut vraisemblablement voir dans ce mot un doublet d'Oso, « Entier, le tout ». Ex. : Osoa hobe da crdoa beno, « Le tout vaut mieux que la moitié » -- Lehenago urthea Osoa eztzen sobera hementik Chinara helzeko, « Autrefois une année entière n'était pas trop pour arriver d'ici en Chine ». Cet adjectif Oso lui-même est apparenté au verbe Osa, tu, « Coudre » et, primitivement « Châtrer », sens qui s'est conservé spécialement en dialecte Souletin. Une telle mutation sémantique s'explique vraisemblablement par cette considération que la castration entraîne comme conséquence, une couture des parties opérées. Tout ceci nous détourne d'identifier le Orox du Basque actuel à la portion initiale du nom de la chaîne de l'Orospeda.

Somme toute, à moins de considérer le terme en question comme indigène et par suite, insusceptible d'être ramené à une étymologie reconnaissable, le plus sûr sera encore d'y voir un dérivé du Gaulois Uros ou Urus, sorte de bœuf sauvage différent de l'aurochs et dont l'espèce a aujourd'hui disparu. Le x possédant la valeur ci-dessus indiquée, Orox se devrait littéralement traduire « ressemblant à l'Urus, sorte d'Urus ». Peut-être cette dénomination a-t-elle été motivée par quelque raison tirée de l'histoire naturelle dont il serait difficile actuellement de se

rendre compte. Sans doute, l'Urus habitant surtout les grandes fôrets et particulièrement la forêt Hercynienne, devait être, dès une époque assez ancienne, devenu fort rare dans nos régions du midi, si tant est qu'on l'y rencontrât encore. Mais, enfin, ce gros ruminant était parfaitement connu des Gaulois comme le prouvent bon nombre de noms propres. Citons en particulier celui d'*Urogenonertos*, litt. « Fort comme le fils de l'Urus ».

### P

Porchor, RA; « Pudenda muliebria » en dialecte Labourdin, présente certaines obscurités au point de vue étymologique. Nous nous étions d'abord demandé si ce mot ne constituait pas un dérivé de notre mot « Poche » — Béarnais Poche et (dialecte d'Orthez), Potye, « Poche ». On sait que dans le dialecte du Berry, « Poche » se prend volontiers comme synonyme de « Sac », aussi bien que le terme « Pouche » du dialecte Normand.

Tous ces termes, d'ailleurs, semblent bien d'origine germanique; Cf. Anglo-Saxon, Pocca — Vieux-Norrain, Poka — Anglais, Poke et Pouch (ce dernier pouvant bien être pris au Franco-Normand) — Vieux-haut-Allemand, Phunc — Suédois Pung. Ce mot a passé avec sa nasale adventice jusque dans le Néo-Grec Πούγγι. Quant à la finale or, ra du substantif Basque, nous verrons plus loin comment il convient de l'expliquer.

En tout cas, la ressemblance étroite du vocable en question avec *Potzu*, ak, « Pudenda virilia » semble si prononcée qu'il devient difficile de ne pas leur attribuer à l'un et à l'autre, une seule et même provenance. Or nous verrons tout à l'heure qu'il y a lieu de regarder ce dernier comme Celtique. Quant à la finale r, ra, elle a souvent une valeur soit dérivative, soit péjorative; Ex. Gophorra, « Coupe » — Chikor, ra, « Petit son », de Chiki, « Parvus » — Ezkerra, « Gauche » par opposition à Eskuina, « Droite » etc. Potchorra signifierait donc litt. « Quod pudendis virilibus assimilatur, pudenda inferiora ». Quant au ch représentant un tz primitif, voy. Mesperetchu, « Mépris », du Béarnais Mespretz — Vieux Provençal Menospretz — Latz et latch, « Apre ».

Potzo, A; « Chien ». Voy. Bas-Breton, Puze, « Chien courant ». Le mot remonte, sans doute, à la période Indo-Européenne, car on le retrouve dans le Vieux-Slavon Pisu, « Chien » — Russe, Pesü — Polonais, Pics — Illyrien, Pas — Tchèque, Pcs. Il faut en rapprocher encore l'Allemand Petse, « Chienne » — Anglais Bitch, même sens — Anglo-Saxon Bièce — Vieux Norrain, Bikka, que M. Kluge regarderait comme pris au Slavon. Quant au Suomi Puso, c'est évidemment un emprunt fait au Germanique.

Le même auteur déclare douteuse la parenté à établir entre tous ces termes et le Français « Biche » — Vieux-Français, *Bisse*, que l'on a voulu également, mais avec plus de probabilité, dériver de « Bique ».

Potzu, ak; « Pudenda virilia » ne se rattache visiblement pas, quoique pense M. Van Eys sur ce point, à *Poz*, « Joie, réjouir se ».

Nous avions pensé tout d'abord à y voir le Béarnais Bousse, « Bourse » — Vieux Béarnais, Boussa, même sens. Cf. également Vieux Provençal et Italien Borsa — Espagnol et Portugais Bolsa. On serait passé de l'idée de Scortum, de « Bourse des Testicules » à celle de Pudenda en général. Dans cette hypothèse, toutefois, le u final de Potzu, petzuak ne semblerait pas d'une explication aisée.

C'est ce qui nous décida, par la suite, à voir dans Potzu, le Vieux Provençal, Boson, « Bouchée, morceau » — Italien, Boceone, « Morceau, bouchée, pillule » — Vieux-Français, Boucon, « Bouchée, morceau, poison, appât empoisonné pour détruire les animaux nuisibles ». Tous ces termes dérivent d'ailleurs du Latin Bucea. Diez estime que l'on sera passé de l'idée de « Chose remplissant la bouche » à celle d'objet servant à clore une ouverture, en un mot à boucher.

Il ne faut pas, bien entendu, songer à rapprocher ces vocables du Français « Bouchon », au sens de corps servant à fermer une bouteille, une caraffe, du même mot indiquant un bouquet ou rameau de verdure formant enseigne d'un cabaret. Ce dernier est d'origine germanique et doit être, comme l'observe Littré, rapproché de l'Allemand Busch. « Buisson ».

En tout cas, l'on aurait assez bien compris ce nom de Bouchon ou Boussou appliqué au Pénis. Dans le langage populaire, ne l'appelle-t-on pas, parfois, une « Bonde » ? On s'expliquerait moins aisément son emploi pour désigner d'une façon générale les parties naturelles. Aussi le plus sage, croyons-nous, sera de chercher au mot en question, une provenance Gauloise. Cf. Vieil Irlandais, Bolt — Irlandais moderne, Bod, « Pénis » — Ecossais, Bodag, « Meretrix, vacca taurum cupiens » ; Bodagachd, « Libido » ; Bodair, « Scorbator » et même Bodach, « Asellus ».

M. W. Stokes hésite entre deux formes gauloises, hypothétiques ayant pu donner naissance aux vocables néoceltiques en question. La première serait Butto-s, « Pénis », peut-être à rapprocher du Grec Βύττος — Γυναικός αδοῖον d'après Hésychius.

Quant à la seconde, ç'aurait bien pu être quelque chose comme Bozdo-s et alors on pourrait la supposer apparentée au grec Hósta (der männliche glied) ou même à l'Anglo-Saxon Peord, « Vulva ».

B

SAI, A; « Vautour », ne semble être autre chose que l'Irlandais Seigh, saigh, même sens, non indiqué, il est vrai, dans le Wortschatz der Keltischen Spracheinheit. Remarquons toutefois que l'Irlandais et le Basque sont les deux seuls idiômes qui donnent au terme en question, la valeur de « Vautour ». Partout ailleurs, ce terme incontestablement d'origine Indo-Européenne, s'applique à une autre sorte de rapaces; Cf. Persan, Shakrah, « Faucon »; Shikarah, « Oiseau dressé pour la chasse »; Shakardah, « Prompt, agile, actif »; Shikardan, « Chasser », litt. « Chasser au faucon » — Vieux-Slavon, Sokolŭ, « Faucon » — Polonais Sokolh, même sens — Lithuanien, Sakalas, tous substantifs visiblement apparentés au Sanskrit Çakra, « Fort » et comme lui dérivant, nous dit Pictet, de la racine Cak, « Valere ».

De la Langue de l'Iran, ce mot passa, dès l'époque des poètes du désert, en Arabe où Saqr désigne une sorte de faucon, à savoir le folco sacer des naturalistes. C'est, sans aucun doute, vers l'époque des croisades que ce terme si visiblement Indo-Européen fut pris par les chrétiens aux musulmans et remis en usage dans nos dialectes occidentaux. De là, l'Espagnol et Portugais Sacre; le Français « Sacre, Sacret »; le Bas-Latin Sacer, désignant le même volatile. C'est incontestablement en raison de l'adresse déployée par l'oiseau en question pour s'emparer de sa

proie que le terme Espagnol Sacre en est arrivé à signifier un voleur subtil et rusé.

Force est donc de rejeter l'explication proposée par Diez, qui voyait dans « Sacre, Sacret », désignant un rapace, une traduction par à peu près du grec "Ιεραξ, « Epervier ». Il n'est pas douteux, en effet, que ce dernier terme ne dérive de l'adjectif 'Ιερός, « Saint, sacré ». C'est que, spécialement en Egypte, cet oiseau était l'objet de la vénération populaire. On le regardait, notamment, comme l'embléme d'Osiris. Cette grande divinité apparaît parfois sur les monuments, affublée d'une tête d'épervier.

Nous ne sachions pas d'ailleurs que jamais le faucon ait joué un rôle aussi important, au point de vue de la symbolique.

Après tout, si Sacer, « Faucon » ne dérive pas directement de l'adjectif Sacer, « Saint, sacré », regardé comme d'origine Etrusque, cependant, au dire de Pictet, ils pourraient bien avoir une origine commune. Il conviendrait de la chercher dans la racine Sanscrite Çak « valere ». Le sens de ce « Fort, puissant » aurait conduit à celui de « Saint, sacré ». Toutefois, on pourrait se demander comment il se fait qu'ici le ç Sanskrit qui tient la place d'une gutturale primitive se trouve représenté en latin par un s.

Ce qui est incontestable en tout cas, c'est, comme le fait ressortir M. Schrader, que le Grec Ἰερός avait dû posséder à l'origine, tout comme le Sanskrit *Ishira* auquel il est apparenté, le sens de « Fort » et, par suite, « Vif, remuant ». Ainsi s'explique le Ἰεροι Ἰχθύες, litt. « Les poissons agiles, remuants », d'Homère.

Tout au plus serait-il permis de supposer que le souvenir du caractère hiératique assigné à l'épervier a purporter les érudits à faire entrer l'Arabe Saqr, sous la forme sacer dans leur nomenclature ornithologique.

### T

Tra, indique, nous dit Salaberry, « ce qui peut être renfermé dans un récipient quelconque », ex. Unzitra bat artho atzo yin da Amerikatik Bayonarat, « Il est arrivé hier, d'Amérique à Bayonne, plein un navire de maïs ». — Bost orgatra, « Cinq charretées », de Orga, « Charrette », — Ahurtrabat, « Une poignée », de Ahur, « Creux de la main », etc.

Cette finale *Tra*, aussi bien que la suffixe *ko*, *go* (Voy. plus haut), semble bien d'origine Celtique; Cf. Irlandais *Tria*, « A travers, par » — Vieux Gallois, *Troi* — Gallois, *Trwy*, *Drwy* — Cornique, *Dre*, « Par » — Vieux-Breton, *Tre*, *dre*, *dri* — Bas-Breton, *Dre*. Ces mots auraient-ils quelque chose à démêler avec le Latin *Trans*?

## Z

ZAKHUR, RA; « Chien ». La finale ur, ra est ici purement adventice comme dans Gezur, ra, « Mensonge », du Français « Gosse, une ». Pour le radical du mot, rapprochez-le de l'Irlandais Sag, saigh, saghain, « Chienne ». Encore un de ces mots qui n'ont, pour ainsi dire, laissé de représentants que dans les représentants les plus éloignés de la souche Indo-Européenne. Cf. effectivement le Persan, Sag, » Chien » — Kurde, Sah, même sens — Boukhare, Sek. Convient-il de rapprocher de ces termes, le Russe et Polonais Suka, « Chienne » ? Pictet regarde la chose, tout au moins, comme fort douteuse.

Bien qu'on ait parfois, sur l'autorité de Sénèque, admis l'origine Ibérienne, d'une partie, au moins, des habitants de la Corse, nous ne pensons pas néanmoins, qu'il y ait lieu d'établir une parenté entre le Zakhur, ra Basque et le Gnaccaro, « Chien » des insulaires, p. ex. dans l'imprécation Che te manghianu i gnaccari; « Puissent les chiens te dévorer ». Ajoutons, par parenthèse, que ce dernier terme pourrait bien signifier littéralement « Celui qui mord, qui dévore ».

Sans vouloir nous lancer ici sur le terrain de la Philologie purement Néo-latine, signalons la parenté, au moins très probable, du Gnaccaro Corse avec le Béarnais Gnaca, « Mordre, manger »; Gnacouteya, « Mordiller »; Gnacade, gnac, gnacot, « Morsure ». Nous ne nous chargeons pas d'ailleurs de déterminer quelle est l'origine première de tous ces mots.

Il va sans dire que la ressemblance entre le Basque Zakhurra et le Géorgien Dzaghri, « Chien », doit, elle aussi, être considérée comme purement fortuite.

ZAKHUREME, A; « Chienne », litt. « Chien femelle »; Cf. le préc. et *Eme*, « Faemina ».

Voici un aperçu quelque peu incomplet encore, sans doute, des emprunts lexicographiques faits par l'idiôme des anciens Basques au Gaulois. Nous remettons à un mémoire ultérieur, l'étude de certains termes Euskariens dont l'origine nous semble moins claire et qui peuvent avoir été pris soit au Latin, soit au Celtique.

Un mot seulement, en terminant, sur certains caractè res de la numération commune à l'Euskarien et aux dialectes Celtiques.

Ces derniers sont les seuls au sein de la famille Indo-Européenne qui fassent usage du comput vigésimal et le diete M. Inven voir la une preuve de l'univence exercée sur les Ceurs par des populations autorgnées, personne de souve par des populations souvers d'autoit plus disposés a nous ranger à entre manière de voir, qu'en definitive, certaines formes Celtiques, telles que l'Irinduis Centracion, « Quarante », de Celtair, « Quature ». — Le Bas-Beson Tenguit, « Trente », certainement à rapprocher du Latin Qualregiair, Trigieur attestent une l'une prolongée entre le vieux système bais-Ceite et celui par vinguines. C'est ce dernier qui domine seul en Basque, du moins jusqu'a cent. On pourra juger de tout ceri par la liste suivante :

- 10. Irlandais. Deig Gaelie d'Enesse, Itaich Gallois. Dég Bas-Breton, Dek, dec Basque, Hamar.
- 20. Irl. Fiche, fichid Gael. Fichead Gallois, Ucein, uceint, ugain Bas-Breton, Ugen, uigent, uigen Basque, Ogei, ogoi (d'origine sans doute soit gauloise, soit latine, voy. Viginti).
- 50. Irl. Trochad (cf. Latin Triginta) on Deig ar fichid, litt. 10 au-dessus de 20 Gaël. Deich ar fichead Gallois, Deg ar ugain (10 sur 20) Bas-Bret. Tregant (voy. Triginta) Basq. Ogeitamar, hogei eta hamar; litt. 20 et 10.
- 40. Irl. Ceatrachad (Lat. Quadraginta) ou Dafichid, litt. 2 fois 20 Gaël. Dafichead, même sens Gall. Daugain, idem Bas-Bret. Daon-ugent Basque Birrogei, litt. 2 fois 20; cf. Bi, « Deux ».
- 50. Irl. Caoghadad (cf. Quinquagentu) ou Deich ar dafichid, litt. 10 sur 2 × 20 ou 40 Gaël. Dafichead is deich (40 et 10) Gal. Deg a deugain (même sens) Bas-Bret. Hanter hant, litt. « Demi-cent » Basq. Birrogei ta hamar (40 et 10).

- 60. Irl. Trifichid, litt.  $3 \times 20$  Gaël. Trifichead Gal. Trigain, même sens Bas-Bret. Triugent Basq. Hirurogei, litt.  $3 \times 20$ .
- 70. Irl. Deich ar Trifichid (10 sur 60) Gaël. Trifichead is deich Gal. Deg a Trigain Bas-Bret. Dek ha Triugeñt Basq. Hirur ogei eta hamar, litt. 3 × 20 + 10.
- 80. Irl. Ceithre fichid, litt. 4 × 20 Gaël. Ceithir fichead Gal. Pedwar ugain (Pedwar, 4) Bas-Bret. Pewar ugent Basq. Laurogei, de Laur « Quatuor ».
- 90. Irl. Deich ar ceithre fichid, litt. 10 sur 80 Gaël. Ceithir fichead is deich Gal. Deg a Pedwar ugain Bas-Bret. Dek ha Pewar ugent Basque Laur ogei eta hamar, litt. 80 et 10.
- 100. Irl. Cet, cead Gaëlic Cend Gal. Cant Bas-Bret. Cant (Vieux-Gaulois Knton, d'après M. W. Stokes) Basq. Ehun. Ce dernier mot, nous le verrons dans un prochain travail, nous semblerait plutôt dérivé du Gaulois ou même du Latin Centun que de l'Allemand Hundert, ainsi que l'a supposé M. Uhlenbeck.

Basques et Celtes ont-ils puisé à une source commune, depuis longtemps disparue, ce système vigésimal? Y a-t-il eu emprunt direct par nos ancêtres à des populations dont la langue se rapprochait de l'Euskarien d'aujour-d'hui. Nous n'oserions nous prononcer là-dessus. En tout cas, l'accord sur ce point entre des langues d'origine si différente ne nous parait point attribuable au seul hasard. Un argument pourrait même être invoqué en faveur d'une origine Euskarienne de ce mode de comput. Le méthode vigésimale, là où elle est indigène, est presque toujours accompagnée d'une autre méthode par cinq. Ainsi le Mexicain dira d'une part Chic nahui pour 9, litt. « Quatre supérieur, quatre du second quint » et Omepohualli, litt. « 2 vingt » pour 40.

Sous la forme hān, nous le trouvons en tête de la phrase sur laquelle il attire l'attention : il répond à alors, voici que, voilà que.

La stèle de Pianzi Meriamen offre de nombreux exemples de cet emploi.

hān hab eu honef em ha-u : (II) se tint, (iI) resta, (iI) se mit à envoyer Sa Majesté aux commandants : voici qu'envoya Sa Majesté aux commandants (1).

Pour M. Maspero, cette forme  $h\bar{a}n$ , qui ne reçoit plus les suffixes pronominaux, est un compromis entre la nature verbale de  $h\bar{a}$  et son emploi conjonctif (2). C'est en nouvel égyptien que cet usage est surtout répandu (5).

L'impératif, soit sous la forme de la racine verbale, soit sous celle du premier temps simple, peut être précédé de  $h\bar{a}$ , qui paraît, dit de Rougé, n'avoir d'autre valeur que celle d'une interjection.

Hā ti er ḥat 'to. Reste là jusqu'au point du jour.

Hā tat nà pertu. Donne moi les semences (4).

Comme on le voit, hā est ici une simple particule qui n'influe pas sur la composition du temps et qui sert uniquement à renforcer l'impératif:

Voici que tu restes là jusqu'au point du jour : reste donc là jusqu'au point du jour !

CHAPITRE II. - zeper: devenir, exister.

Variante : (cf. de Rougé 289). C'est le copte ψωπ, ψen. Comme les auxiliaires étudiés, il peut se conjuguer et

<sup>(1)</sup> Stèle de Pianxi Meriamen. Cf. l. 9, 14, 15, 18, 20, 23, 27, 28, 29.

<sup>(2)</sup> Maspero, op. c. 36.

<sup>(3)</sup> Erman. Neuäg. gr. 264.

<sup>(4)</sup> de Rougé, op. c. 316.

se combiner avec la racine verbale de façon à donner les modèles suivants :

- A. 1.  $\chi$ eper re $\chi$ a 2.  $\chi$ eper à re $\chi$ -à 3.  $\chi$ eper à re $\chi$ .
- B. De même que pour  $h\bar{a}$ , nous constatons ici le singulier modèle à l'auxiliaire double :

āu ā χeper her reχ, exemple:

auf zeper her ar retu eu mcheh (1).

Il devint à faire des hommes de cire.

C. De la notion fondamentale de devenir, dérive l'emploi de x*eper* en tête de la phrase, pour introduire le récit d'un fait : il répond alors à notre : il arriva que :

er zeper hā pi neter amu to mer em ha seu.

Il est arrivé l'accident d'un Nil trop faible aux habitants de l'Égypte.

Décret de Canopus, 1. 8.

Ici, il est combiné avec er: on le trouve aussi précédé de  $\dot{a}u$   $\dot{a}u$ , ce qui donne la triple combinaison  $\dot{a}u$   $\dot{a}u$   $\chi eper$  (2).

## CHAPITRE III. — Māk: être présent.

Cet auxiliaire, d'ailleurs rare, est susceptible de se combiner avec les racines verbales comme àu, tu, un. Il donne sans doute un sens emphatique et l'on ne l'emploie que dans des cas bien déterminés.

Voici les combinaisons que nous pouvons citer :

A. Temps composés avec l'auxiliaire seul : Māk-ua rex : Māk-ua rey-ten. Je vous connais (3).

Mot à mot : Je suis présent à vous connaître.

<sup>(1)</sup> de Rougé, op. c. 300.

<sup>(2)</sup> Ibid. 289.

Cf. plus loin år qui s'emploie aussi pour signifier il arriva, il y eut.

<sup>(3)</sup> Brugsch. op. c. 168.

B. Temps composés à l'aide de l'auxiliaire et d'une préposition : māk ua her rex :

Māk uả her sanz ran-k (1).

Je suis un tel qui fait vivre ton nom.

Māk-uả her ast à put nebf (2).

Je suis présent pour exécuter toutes les commissions.

- M. Erman considère māk comme une interjection: comme il reçoit les affixes, nous préférons le considérer comme un auxiliaire, tout en reconnaissant d'ailleurs qu'il a le sens d'une interjection: Mākuā, me voici; je suis présent (cf. notre opinion sur hān page 34).
  - C. Māk devant un infinitif.

Brugsch et après lui de Rougé signalent l'emploi de māk devant les infinitifs exprimant l'action ou la manière de faire. « Il n'est pas rare, écrit de Rougé, de rencontrer un verbe à l'infinitif mis comme titre dans les tableaux ou au-dessus d'un acte représenté .... Le verbe principal prend souvent, dans ce cas, l'auxiliaire māk et forme une locution très fréquente dans la décoration des tableaux : Ex. māk teref danser, sauter (se trouve sur les tableaux représentant des exercices gymnastiques.

māk nef-t — action d'éventer (4).

Cet emploi s'explique facilement par la signification de voici que nous venons d'attribuer à  $m\bar{a}k$ .

D. D'autre part, placé en tête d'une phrase,  $m\bar{a}k$  remplace le verbe être  $\bar{u}n$  ou  $\dot{a}u$  et a, comme ce dernier, une valeur conjonctive (5).

Māk a rā her tjet em azut nte pet (6).

<sup>(1)</sup> Brugsch. op. c. 168.

<sup>(2)</sup> Erman. Neuäg. gr. 264.

<sup>(3)</sup> Thid

<sup>(4)</sup> J. de Rougé, op. c. 332. Cf. Brugsch, op. c. 168.

<sup>(5)</sup> et (6) de Rougé, Chrest. 191.

Cf. stèle de Pianxi 1. 79.

Littéralement : étant Ra à dire à l'horizon du ciel : Ra dit à l'horizon du ciel.

Le participe māk tu a le même emploi dans l'exemple suivant:

Māk-tu āk-ta em hurt šes-k rā (1).

Étant entré dans le ciel, tu suis le dieu Rā.

Cet emploi dérive de la signification primitive de māk: en effet, ces phrases peuvent se traduire mot à mot: est présent Rā pour dire .... Étant présent, entré dans le ciel = voici que Ra dit à l'horizon; voici qu'entré dans le ciel, tu suis le dieu Rā.

C'est grâce à cette signification de voici que, qui lui est commune avec hān, que M. Erman, dans sa grammaire du nouvel égyptien ne distingue pas entre l'emploi de ces deux racines (2).

Chacune d'elles a pourtant ses usages propres : ainsi  $h\bar{a}$  se met en tête des impératifs,  $m\bar{a}k$ , avant les infinitifs. D'ailleurs  $m\bar{a}k$  est plus rare que  $h\bar{a}$ .

### CHAPITRE IV. — ar: FAIRE.

Le verbe àr s'emploie aussi comme auxiliaire: construit avec une racine attributive, il ne lui donne pas une valeur causative, comme on serait tenté de le croire, mais il renforce simplement l'expression: souvent, il joue un rôle purement pléonastique.

A. L'auxiliaire ar entre dans la composition de temps composés avec l'auxiliaire seulement : c'est ainsi que nous avons une forme :

àr à rex et àr n à rex dans : àr à šemt. J'allai. (Sin. 19). àr n à dz-ta. Je voyageai.

<sup>(1)</sup> de Rougé, Chrest, 191.

Cf stèle de Pianxi, l. 79.

<sup>(2)</sup> Erman. Neuag. gr. 264.

B. Dans sa grammaire du nouvel égyptien, M. Erman mentionne comme fréquentes les formes composées de ar, her et une racine verbale.

år pa Rā ķer dut. Puisse Rā donner (1).

as bu àruk her djet. Ne disais-tu pas (2).

Pour le sens, il n'y a pas de différence avec les formes sans préposition (3).

C. àr est aussi employé dans la formation de l'impératif sans qu'il paraisse en modifier le sens : tantôt, il reçoit les affixes tandis que la racine reste invariable ; tantôt, la racine se conjugue seule ; dans ce cas, observe M. Erman, la locution a plutôt le sens d'un optatif (4).

åsk hā: Arrête-toi, fais que tu arrêtes (5).

årt-t-sotem : Écoute (6).

år maak: Vois (7).

år pai a neb ån phusi n ua tjet (8).

Puisse mon maître apporter une matière de discours! Depuis le nouvel empire, on emploie plus souvent  $\dot{a}mm\bar{a}$ , impératif irrégulier de  $r(d\dot{a})$  donner, au lieu de  $\dot{a}r$ :  $\dot{a}mm\bar{a}$  mduf  $n\dot{a}$  mot  $\dot{a}$  mot : fais qu'il parle avec moi = puisse-t-il parler avec moi (9).

Pour défendre quelque chose, on fait précéder l'impératif positif formé avec  $\dot{a}r$ , de la négation m (10). L'affixe peut s'ajouter, soit au verbe auxiliaire, soit au verbe attributif.

```
(1) (2) et (3) Erman. Neuäg. gr. 254.
```

<sup>(4)</sup> Erman. äg. gr. 182. Neuäg. gr. 267. — Cf. de Rougé, op. c. 316.

<sup>(5)</sup> Brugsch, op. c. 180.

<sup>(6)</sup> Ibid.

<sup>(7)</sup> Erman, Aeg. gr. 182.

<sup>(8)</sup> Erman. Neuäg. gr. 267.

<sup>(9)</sup> Ibid. Aeg. gr. 182-B.

<sup>(10)</sup> On employait aussi la négation bu avec àr. Cf. de Rougé:

<sup>-</sup>àu bu àri. Et qu'il ne fasse. On trouvait aussi ben : ben àr.... er šep -u. Qu'il ne les reçoive pas. »

Em ari pere pa ma au āk er kusi (1).

Ne exeas, leo ingressus est Æthiopiam.

Em ari k rekai-tu (2). Ne fais pas de querelles.

Le prohibitif de  $\dot{a}r(i)$  employé absolument se forme à l'aide du même auxiliaire :

em ari art hru usefa-tu (3). Ne passe pas un jour oisif.

— Nous parlerons plus loin de l'expression pu ar-n.

# CHAPITRE V. — DE QUELQUES RACINES VERBALES JOUANT . UN RÔLE DANS LA CONJUGAISON.

Outre les véritables auxiliaires et les pseudo-auxiliaires il y a des racines qui jouent dans la conjugaison un rôle moins important, mais qui méritent pourtant d'être examinées. — Nous voulons parler de mā, tà et à que nous allons étudier dans ce chapitre.

## A. Mā, mā, ammā (4).

Cette racine, que l'usage a transformée en une véritable conjonction (utinam) sert à former des *impératifs-optatifs* en se plaçant devant le verbe conjugué au 1<sup>er</sup> temps.

Quant à l'origine de cet emploi, on doit remarquer que mā est l'impératif irrégulier du verbe ta, rta = donner (5). La forme ammā n'était sans doute que l'impératif renforcé par àr, particule qui, nous l'avons vu, sert à former des impératifs :

ammā signifie donc donne, donne que (6).

<sup>(1) (2)</sup> et (3) J. de Rougé, op. c. 399.

<sup>(4)</sup> Brugsch, op. c. 176

<sup>(5)</sup> Brugsch, op. c. 176. Cf. Erman. Aeg. gr. 256.

<sup>(6)</sup> Au lieu de auma, on trouve aussi, dit Brugsch. (182) erma, auma ce qui confirme l'hypothèse que nous avons émise sur l'étymologie de amma.

On le trouve d'ailleurs dans cette signification dans l'exemple ammā su nes, donne le lui (1) où il y a un ordre donné à une personne déterminée.

Mais la signification fondamentale est déjà affaiblie de manière à ne plus exprimer qu'un désir général ne se rapportant plus à une personne déterminée dans :

ammā šem-f nef. Puisse-t-il aller (1).

Enfin, la signification verbale originelle allant toujours s'affaiblissant, on finit par ne plus voir en àmmā que le préfixe formatif de l'impératif optatif : de là son sens conjonctif.

amma ger nen hetera.

Donne à manger à nos chevaux.

(Erman. Neuäg. gr. 272).

## B. Ta, donner. (Copte † — τοι.)

Isolé, ce verbe se conjugue avec tous les affixes et il sert ordinairement à exprimer le don ou l'offrande.

Précédé de la particule m, il introduit l'impératif prohibitif : emta(i) ou em er ta : ne donne pas :

mtai *sit ḥati-k*.

Ne laisse pas rebuter ton cœur.

(Pap. d'Orbigney VIII. 5).

- M. Erman, dans sa grammaire du nouvel égyptien cite d'autres exemples de cet emploi (2).
- C. Quelques autres racines telles que nà venir, iu aller, kàr se préparer, ša commencer, modifient le verbe principal mais ce ne sont pas des auxiliaires : la traduction littérale rend parfaitement le sens des expressions dans lesquelles elles figurent.

<sup>(1)</sup> Erman. Neuäg. gr. 271.

<sup>(2)</sup> Erman. Neuäg. gr. § 278.

nā her āk. Il vint à entrer.

iu āk. Il allait entrer (1).

D. Avant de terminer ce chapitre, nous devons étudier le groupe  $\dot{a}$ , qui joue aussi un rôle dans la conjugaison. Cet  $\dot{a}$  est-il une racine verbale?

De Rougé, qui est seul à mentionner un temps composé  $\dot{a}$  rey  $\dot{a}$  (2) ou  $\dot{a}$  a rey rapproche ce groupe du copte a qui se trouve dans a  $\bar{a}$  couy ; d'autre part, d'après Steindorff, cet a doit être rapproché de l'auxiliaire hiéroglyphique  $\dot{a}r$  (3). Nous croyons qu'on peut concilier les deux opinions en disant que  $\dot{a}$  est une forme abrégée pour  $\dot{a}r$ , l'r final tombant souvent en égyptien.

D'après de Rougé, on trouve cet à surtout dans les propositions subordonnées.

àu na retu à šemt er (xas?) her ait (4).

Furent les hommes qui étaient partis vers les pays.

Ben anux à djet su (4). Ce n'est pas moi qui ai dit cela.

L'ellipse de la racine *tjet*, dire, est autorisée par l'usage : mais les affixes ne peuvent être supprimés sous peine d'obscurité ; aussi le groupe à les supporte-t-il.

Pa à nest. Ce qu'elle avait dit.

Comme on le voit par ces exemples, le groupe à pos sède ici la valeur d'un auxiliaire relatif: nous verrons bientôt que àr, dont nous l'avons rapproché, a un emploi identique.

II. Le groupe  $\dot{a}$  se place encore devant certains verbes pour former l'impératif;  $\dot{a}r$  possède aussi cet emploi.

Voici, d'après M. Herman, les impératifs en à initial:

<sup>(1)</sup> de Rougé. op. c. 356.

<sup>(2)</sup> de Rougé, op. c. 305.

<sup>(3)</sup> Steindorff: Koptische Grammatik \*276 remarque.

<sup>(4)</sup> de Rougé, op. c. 305.

<sup>(5)</sup> De Rougé 305.

åar, fais — ådjet, dis — åma, vois — åun, ouvre — åšem, va — åhab, envoie (1).

## SECTION III.

## Les auxiliaires syntaxiques.

Toutes les racines précédentes jouaient un rôle morphologique c'est-à-dire entraient dans la conjugaison. Les auxiliaires pu et àr, qu'il nous reste à étudier ne sont pas usités dans la conjugaison : leur rôle est purement syntaxique.

## CHAPITRE I. — L'AUXILIAIRE pu.

Il est exact de dire, avec M. Loret (2) que la forme pu ne reçoit pas les affixes personnels : son rôle est donc purement syntaxique.

Étudions ses divers emplois.

A. Pu répond au français c'est, ce sont et met en relief un mot ou un membre de phrase: la partie mise en évidence se place en tête de la phrase, quelle qu'elle soit (un mot ou un membre de phrase) et quelle que soit sa fonction (sujet ou attribut). Pu suit le premier mot de la phrase, même s'il sépare un article de son substantif (3).

C'est ainsi qu'on le trouve :

<sup>(1)</sup> Erman. Neuäg. gr. 265. Cf. de Rougé, op. c. 317. Brugsch, op. c. 184.

<sup>(2)</sup> Loret, op. c. 123.

<sup>(3)</sup> Loret, op. c. 248. Pour M. Erman, pu n'est même pas un verbe, mais un pronom démonstratif (ceci) auquel est apposé ce qui suit. Cf. 87 et 237  $\ddot{a}g$ . Nous hésitons à nous ranger à cet avis qui, du reste, n'est pas partagé par les autres égyptologues : nous croyons que pu est un auxiliaire avec le sens de  $\acute{e}tre$ .

1. Après un substantif, un article ou un pronom.

Rā pu. C'est Rā (1).

Na pu n met u en nebhit-f (2).

Ce sont les vaisseaux de son cœur.

Nen pu tjet ret (3).

Ce sont les paroles des hommes. — Nuk up. C'est moi (4).

Dans les exemples précédents, pu met le sujet en relief : voici des cas où c'est l'attribut qui est mis en évidence : a axt pu àpt (s). C'est l'horizon Karuak.

Si l'on n'avait pas voulu accentuer  $\dot{a}$   $a\chi t$ , on aurait pu dire tout simplement :  $\dot{a}pt$   $\dot{a}a\chi t$ . L'horizon est Karnak.

Le même cas de la mise en relief de l'attribut se présente dans l'exemple suivant :

Ne repoussez pas les chefs : xas pu. Cela est vil (6).

2. Après une négation.

ån pu se årt årt nk (7).

Il n'est pas de fils qui a fait ce que tu as fait.

bu pu ua djet (8).

Il n'est personne qui ait parlé avec moi.

Combiné avec la négation bu, pu prend parfois la forme pui et reçoit ainsi les affixes personnels ou le pronom impersonnel qui les remplace :

Au bu pui-st stau er hā-t-ef (9).

Elle ne fit pas de lumière devant lui.

<sup>(1)</sup> Erman, äg. gr. 334.

<sup>(2)</sup> Loret, op. c. 248.

<sup>(3)</sup> Stèle de Pianxi, ligne 92.

<sup>(4)</sup> Loret, op. c. 248.

<sup>(5)</sup> Erman. Ag. gr. 335.

<sup>(6)</sup> Stèle de Pianxi, ligne 95.

<sup>(7)</sup> de Rougé, op. c. 371.

<sup>(8)</sup> Loret, op. c. 248.

<sup>(9)</sup> de Rougé, op. c. § 387.

Au bu pui-tu kras (1).

Et l'on n'y avait fait aucune violence.

3. Après le verbe un ou sa forme équivalente nu (2). — On trouve ainsi la locution un pu, qui signifie : c'est qu'il existe, c'est qu'il y a :

un npu ån åd-u ent Kati eu maf åbi (3).

C'est qu'il y a la graisse du cœur dans la moitié gauche. ent pu mā ma sedjer-u (4).

C'est qu'il est comme s'il était mort.

4. Après un verbe employé à un temps simple.

Reš-f pu hat-f er (šemer u) (5).

C'est qu'il se réjouit quand il atteint les ennemis.

5. Immédiatement après une racine verbale affectée de l'indice nu du 2<sup>d</sup> temps : il sépare ainsi la racine de l'indice m du passé. Il donne alors au verbe le sens d'un passé antérieur.

Ex. ai pu cu àn suten .... utu en honef (6).

Quand fut venu le scribe du roi .... ordonna sa Majesté.

B. L'auxiliaire pu peut enfin être suivi de l'auxiliaire  $\dot{a}r$ , au  $2^d$  temps simple et former ainsi l'expression très fréquente : pu  $\dot{a}ru$  qui semble jouer le même rôle que pu dans le cas précédent.

Cette locution peut s'analyser: na pu artn sen. Mot-à-

<sup>(1)</sup> Ibid. Cette traduction est de Chabas. Comme Kras signifie également ensevelis, on pourrait aussi bien traduire on n'y avait enseveli personne, comme le propose de Rougé Cette question d'herméneutique, qui doit être tranchée par le contexte, nous importe peu ici, l'exemple restant le même pour nous.

<sup>(2)</sup> Cf. Loret, op. c. 75 — 214 et 250.

Cf. le rôle de àr en tête de la principale.

<sup>(3)</sup> et (4) Loret, op. c. § 250.

<sup>(5)</sup> J. de Rougé, op. c. 295.

<sup>(6)</sup> Ibid. 312.

mot: Aller fut ce que firent eux — ou : Ce fut aller que firent eux (1).

(Mariette-Gebel Bakal, pl. 11, ligne 29).

Elle occupe la même place que pu dans la phrase.

Tous les grammairiens sont d'accord pour reconnaître qu'elle donne au verbe le sens d'un passé antérieur (2) — (Cf. A  $5^{\circ}$ ). Dès lors, elle semble jouer un rôle tout-à-fait semblable à pu dans l'exemple que nous citions tantôt : ai pu aru suten.

Ex. Sper pu àr-n ef er paif per, auf her xedebu taif hent. Quand il arriva à sa maison, il tua sa femme (3).

Mais dès lors, pourquoi ces deux expressions qui ont un emploi identique?

La locution pu àr-n est employée là où la présence des affixes personnels est nécessaire : pu ne pouvant se conjuguer, on lui adjoint un auxiliaire qui en est capable : ar (4).

La proposition temporelle où entre pu àr n se place avant la principale (5),

nā pu ar eu sen em xut her atur, kemseu hāu ken-u (6). Quand ils furent venus en descendant sur le fleuve, ils trouvèrent des vaisseaux nombreux.

per pu ar en sen er seu, han seu ar zai aat am sen (7).

Lorsqu'ils furent sortis vers eux, voici qu'ils firent une grande défaite d'eux.

La stèle de Pianxi offre de nombreux exemples de

<sup>(1)</sup> Cf. Loret, op. c. § 249, et Maspero, op. c. p 22.

<sup>(2)</sup> Erman. *Neuäg. gr.* 396. — Maspero, op. c. 22. Brugsch, op. c. 143. De Rougé, *Chrcst. III*, § 326. Loret, op. c. § 249.

<sup>(3)</sup> Erman. Neuäg. gr. 205.

<sup>(4)</sup> de Rougé, op c. 312.

<sup>(5)</sup> Erman. Neuäg. gr. 396.

<sup>(6)</sup> Stèle de Pianzi, ligne 16.

<sup>(7)</sup> Id., ligne 20.

l'emploi de cette locution (1). Elle montre même des cas où pu àr n est employé alors que le sujet est un substantif.

ai pu ar-n honef em zut er Uas, hetes nef hebi amen em hebi apt (2).

Quand Sa Majesté fut arrivée, elle accomplit la fête d'Amon dans la panégyrie d'Ap.

## CHAPITRE II. — ar: ETRE.

Cet auxiliaire se présente aussi sous la forme abrégée r; il peut recevoir les affixes personnels de la 3° personne du singulier et du pluriel; mais les formes  $\dot{a}(r)$  f et  $\dot{a}ru$  (5) ainsi formées sont moins fréquentes que la forme impersonnelle  $\dot{a}r$  et semblent d'ailleurs, la plupart du temps, jouer le rôle non d'un verbe à la troisième personne mais d'une simple particule.

Le verbe àr présente des usages multiples et variés. Nous le verrons modifiant soit un mot, soit une proposition (§ 1 et § 2).

Le mot qu'il modifie peut être un verbe, un adjectif, un pronom et, dans ces cas, il se place après le mot sur lequel il influe (§ 1 A); ou bien un substantif et alors, il se place avant lui (§ 1 B).

La proposition dont il fait partie est principale ou subordonnée circonstancielle (§ 2, A et B).

Celle-ci peut être une proposition conditionnelle ou temporelle (§ 2, B, I et II).

<sup>(1)</sup> Cf. Ibid. lignes 15, 17, 20, 89.

<sup>(2)</sup> de Rougé, op. c. 312.

Stèle de Pianyi, ligne 29, cf. lignes: 29-62-64, 76-78-99-107-109-155.

<sup>(3)</sup> Maspero, op. c. page 27.

## § 1. år modifiant un mot.

àr modifiant un mot se place tantôt après le mot qu'il met en relief (A); tantôt il se place avant le substantif, sur lequel il attire plus fortement l'attention.

A. àr après le mot qu'il modifie.

On le trouve:

1. Après la racine verbale d'un impératif optatif : Il sépare ainsi le verbe de son suffixe :

meḥ ar ek. Remplis (1).

Au premier abord, on pourrait croire que c'est  $\dot{a}r$  qui reçoit les affixes: mais, en réalité, il ne fait ici l'office que d'une simple particule: on en trouve la preuve dans la forme  $me\dot{p}-\dot{a}rf-ek$  (2) dans laquelle  $\dot{a}r$  supportant déjà le suffixe de la 3° personne ne peut recevoir ek de la  $2^{de}$ , qui doit donc se rapporter à la racine verbale  $me\dot{p}$ .

Cette forme prouve encore qu'on ne voyait plus dans àr f un verbe à la 3° personne mais une simple particule jouant un rôle impersonnel.

Ces formes d'impératif sont plus expressives que les simples (3).

djet-en thusi en is-t. « šem er t er teb » (4).

Dit Thot à Isis : « Vient à Edfou ».

2. Après une racine verbale ou un adjectif.

Ex. iu au r-ef sex-ti peu. Il vint ce paysan.

hdjen ref ta (5). Claire était la terre.

Comme on le voit par ces exemples, àr appelle l'attention sur le verbe ou l'adjectif.

<sup>(1)</sup> Brugsch, op. c. § 181.

<sup>(2)</sup> Erman Ag. gr. 348.

<sup>(3)</sup> Brugsch, op. c. § 181.

<sup>(4)</sup> Ibid., in fine.

<sup>(5)</sup> Erman. Aeg. gr. § 349.

3. Après un pronom, comme dans l'expression : dies k arf. C'est toi-même.

Comme plus haut (1) faisons remarquer que àrf n'est plus qu'une particule.

4. A ces différents emplois, ajoutons le rôle que àr joue dans les phrases interrogatives : il met en relief le mot sur lequel porte l'interrogation.

Au ā uā tuā ref m .... tef (2).

Dois-je ravir ses biens.

B. år devant un substantif ou un membre de phrase.

 $\dot{a}r$  ne prend pas ici l'affixe f et il met en relief d'une façon plus énergique que dans les emplois précédents. Il équivaut à notre pour ce qui est de, quant à, étant donné (3).

år sa åu met sen ånuf (4).

Étant donné un homme, il y a en lui douze vaisseaux. àr net neht m sš sotem set (5).

Quant à tout ce qui est écrit, entends-le.

La partie de la phrase mise en relief peut être :

a) le complément direct :

år pa nti å årt ta åti adjet nå åuå r sotem f nesit (6).

Tout ce que me dira la Favorite, je l'écouterai.

b) le complément indirect :

ar pa nti auf r djet mtai seba ar nef Dhusi ari (7) xanti.

A celui qui lira dans cette instruction; qu'à celui-là Thot soit un fidèle compagnon.

c) le complément circonstanciel introduit par une préposition.

χer år her terå n sqau åu paif sen her djet nef (8). Alors, au temps du labourage son frère lui dit : ....

<sup>(1)</sup> Erman. Ag. gr. 348. — (2) Erman. Ib. § 357.

<sup>(3)</sup> Loret, op c.  $247-4^{\circ}$  — (4) Loret, Ibid.

<sup>(5)</sup> Erman. Aeg. gr. § 347. — (6) Ibid. Neuäg. gr. § 336.

<sup>(7) (8)</sup> Ibid.

## § 2. $\dot{a}r$ devant une proposition.

àr se place toujours en tête de la proposition, qu'elle soit principale ou subordonnée.

## A. En tête de la principale.

 $\dot{a}r$  a ici la signification générale de *il est, il y a*. Il s'emploie :

1. Pour commencer l'énonciation d'un fait :

ár t' at à ut hi àāt àm u ànu. Tum pu, Su pu, Tefent pu (1).

lls sont les grands chefs habitant Heliopolis : Tum, Su, Tefent.

Comme on peut le voir dans cet exemple, ar a pour corrélatif pu, dans le  $2^d$  membre de phrase : il introduit ce que pu développe.

2° àr introduit un récit, un conte et répond au francais : il y avait, il était.

år suten Rā sqneu su m haq m nuit resit (2).

Il y avait un roi Kasqueneu, lequel était souverain d'une ville du midi.

år mentuf xer-tu seu sen (3).

Il y avait une fois deux frères.

Dans ce cas,  $\dot{a}r$  a un rôle semblable à celui de  $\chi$ eper : celui-ci introduit l'action,  $\dot{a}r$  introduit les personnages du récit.

# B. En tète d'une proposition subordonnée circonstantielle.

ar peut introduire une proposition circonstantielle soit une proposition conditionnelle, soit une proposition temporelle. — Voyons le dans chacun de ces cas.

<sup>(1)</sup> de Rougé, § 285. — (2) Erman. Neuäg. gr. 337.

<sup>(3)</sup> Loret, op. c. 247-1.

## I. ar introduisant une phrase conditionnelle.

La phrase conditionnelle peut être dépourvue de particule qui l'introduise; mais elle peut aussi être précédée de ma ou de àr, ce qui est beaucoup plus fréquent.

C'est le temps en  $re\chi$  à qui est employé dans les propositions conditionnelles introduites par  $\dot{a}r$  (1).

ar gemk da asu .... xam anuk (2).

Si tu trouves un sage, .... tes bras fléchissent (de respect).

La stèle de Pianxi nous fournit plusieurs exemples de l'auxiliaire àr introduisant ainsi l'antécédent d'une phrase conditionnelle avec un temps simple :

ar djet-f san en meufi u teut hater-u eu ket nut, ax hems teu er iu meufiu-f. — Si l'on dit (qu'il a) rassemblé des soldats, des cavaliers de quelque autre ville, oh! restez jusqu'à ce que viennent ses soldats! (3)

ar seše at au un ua māk-teu em ap yeru.

S'il se passe un instant sans que vous m'ouvriez, vous serez juges des massacres (4).

Tout en reconnaissant avec M. Erman que l'usage du temps simple est la règle générale dans les phrases conditionnelles, nous pouvons citer, après M. Brugsch, une forme àu rex à qui y serait usitée: àr s'intercalerait alors entre l'auxiliaire àu et la racine et donnerait le modèle àu àr rex-à. Si je sais (5).

au ar tu-k her k er zeusu.

Si tu tournais ta face vers Kheusu (6).

(Stèle de Beunès) I. 14.

<sup>(1)</sup> Erman. Ag. gr. 386 et suivants. — (2) Ibid. 389.

<sup>(3)</sup> Stèle de Pianχi, l. 10. — (4) Ibid. l. 78, cf. 95.

<sup>(5)</sup> Brugsch, p. 64 nº 209 — (6) Erman. Aeg. gr. § 390.

Quand plusieurs phrases conditionnelles se suivent, àr se place devant la première, les autres n'ont pas de particule introductrice.

àr  $\chi ak$  s her m ra ab f, gemmk set her pes det .... djet  $\chi erk$  .... Si tu recherches un homme qui souffre à l'estomac, et que tu trouves cela sur son dos .... dis ....

De ces exemples, nous pouvons conclure que àr a un rôle conditionnel bien caractérisé.

## II. En tête d'une proposition temporelle.

On emploie volontiers l'auxiliaire àr au commencement d'une narration pour introduire une circonstance de temps. — Alors, il est parfois précédé de  $\chi er$ :

χcr år m khet ta kedj (1).

Or, quand la terre s'éclaire.

# III. ar en tête d'un complément circonstantiel.

L'auxiliaire àr sert aussi à introduire un complément circonstantiel qui tient lieu d'une proposition conditionnelle ou temporelle comme dans les exemples suivants : àr se place en tête de ce complément :

χer år her tera n sqau (2).

Or, étant venue l'époque du labourage.

år, pa u årit nef (3).

Or, étant donné tout ce qui a été commis.

# C. ar reliant deux propositions.

Après avoir étudié àr modifiant un mot et modifiant une proposition, nous devons, avec MM. Maspero et

<sup>(1)</sup> Loret, op. c. 247.

<sup>(2) (3)</sup> Ibid.

de Rougé (1) signaler son emploi comme auxiliaire relatif, pour relier une subordonnée à sa principale.

Ta nef set ef Urt hā aru her suas honef.

Il mit sa fille ainée en tête de ccux qui étaient destinés à implorer Sa Majesté (2).

Comme l'usage simulaire de âu, cet emploi s'explique par l'omission, très fréquent en égyptien, du pronom relatif.

« A partir de l'époque ptolémaïque, écrit M. Maspero (3) la forme  $\dot{a}r$  n'apparaît plus que sur les monuments qui affectent d'employer des tournures archaïques ou ne sont que la reproduction de textes anciens : pour obéir à une loi qui s'applique à tous les mots terminés en r, il perdit r final et devint  $\dot{a}u$ . — Ainsi modifié il se confondit avec l'auxiliaire  $\dot{a}u$ . »

#### Conclusion.

Nous sommes arrivés au terme de cette longue analyse, que nous avons tâché de rendre complète. — Nous allons en dégager quelques conclusions.

Considérant la langue égyptienne telle que nous la font connaître les textes dépouillés actuellement, nous avons étudié non seulement les racines verbales qui jouent un rôle dans la formation des temps, mais encore celles qui ont un emploi syntaxique. — Parmi ces dernières, il en est même dont on conteste la nature verbale, comme hān, māk, pu et àr: puisqu'elles sont susceptibles de recevoir un affixe pronominal, il est évident, comme nous l'avons

<sup>(1)</sup> de Rougé, op. c. 285. Maspero, op. c. p. 28.

<sup>(2)</sup> Maspero, op. c. p. 29.

fait remarquer, que nous sommes en présence de racines verbales primitives : l'usage a fait disparaître l'habitude de les conjuguer et a transformé certaines d'entre elles en conjonctions : àu, hàu, māk et àr sont dans ce cas.

C'est ainsi que nous avons été amenés à distinguer, à côté des auxiliaires véritables, qui jouent un rôle morphologique,  $(\dot{a}u, tu, un)$  des racines qui ne sont auxiliaires qu'accidentellement (nous les avons appelées les pseudo-auxiliaires) et les auxiliaires syntaxiques pu et  $\dot{a}r$ , auxquels il faut ajouter  $\dot{a}u$ : celui-ci joue un rôle syntaxique important.

Au point de vue morphologique, les auxiliaires àu, tu, un, ainsi que les racines hā et xeper forment tous les mêmes temps construits sur les modèles àu rex à, àu à rex à et àu à rex.

De même, ceux en àu à her rex et àu à r rex sont généralement usités pour tous ces auxiliaires. On trouve même l'auxiliaire àu conjugué avec hā ou xeper et relié à une racine verbale par la préposition her, ce qui donne une expression verbale ou si l'on veut, un temps doublement composé.

Au point de vue syntaxique, nous pouvons mettre en évidence quelques rôles caractéristiques.

Faisons d'abord ressortir la similitude de l'emploi conjonctif de  $h\bar{a}n$ , voilà que, et de  $\chi eper$  et  $\dot{a}r$ , il arriva que.

Nous pouvons de même rapprocher :

1°  $h\bar{a}n$  et  $m\bar{a}k$ , avec un sens indicatif (voici que, voici) : le 1<sup>er</sup> s'emploie en tête d'une phrase, le 2<sup>d</sup> avant un infinitif.

2°  $\dot{a}r$  et  $\chi eper$  introduisant tous deux le récit d'un conte; mais  $\dot{a}r$  met les personnages en évidence,  $\chi eper$ , l'action.

- 5° En tête d'une principale, àr introduit ce que pu développe dans le membre de phrase suivant.
- 4° Mais deux auxiliaires se recommandent avant tout à notre attention, en raison de leur emploi fréquent : ce sont les verbes àu et tu.

Chacun a un rôle qui lui est propre : le premier forme les impératifs, il est l'auxiliaire du verbe passif, tandis que le second est la caractéristique de la voix passive et du participe.

Mais ils ont un rôle morphologique commun : ils en trent dans les mêmes combinaisons temporelles.

Les formes en  $\dot{a}u$  n'ont pas le même rôle que les formes en tu: nous allons rapprocher et opposer quelques uns de leurs usages caractéristiques.

- a) Dans les phrases temporelles, àu, nous l'avons, vu se place toujours dans le 2<sup>d</sup> membre, (proposition principale); tu, au contraire ne se rencontre que dans le 1<sup>er</sup> membre (proposition subordonnée de temps). Plus rarement, c'est l'auxiliaire un qui se place dans cette proposition subordonnée.
- b) L'auxiliaire àu tient souvent lieu du relatif, en nti; l'auxiliaire tu se trouve au contraire dans les propositions relatives en nti.
- c) La forme construite sur le modèle au à rex exprime, en général, l'idée d'un état ou d'une action permanente : de là son emploi pour exprimer une qualité et les circirconstances accompagnantes de l'action principale, le cadre, pour ainsi dire, dans laquelle elle s'est produite.

On peut conclure, d'après cela, que vis-à-vis des formes en tu, les temps en au impliquent l'idée de simultanéité, de corrélation.

|    | ^     |     |
|----|-------|-----|
| Α. | COLIN | ET. |

# LE LATIN D'ESPAGNE

D'APRÈS LES INSCRIPTIONS.

# ÉTUDE PHONÉTIQUE ET MORPHOLOGIQUE.

(Suite).

# DEUXIÈME PARTIE : LE CONSONANTISME

# § 1. Les explosives sourdes intervocaliques.

imudavit 462 (= immutavit) Insc. du 2<sup>d</sup> s. à Emerita.
 sagerdotes 742 (a. 219) à Norba. Le g est peut-ôtre un c mal formé. On lit sacerdotes sur la même pierre.

Bead(us) 4972. 20.

Callimagi XV. 4151.

digas 1415. Cette leçon ne mérite pas confiance.

Lubianus 2914.

(L)ovatus 777. Je crois devoir identifier ces deux noms propres avec Lupianus, Lupatus, car les dérivés de lupus abondent dans les noms de personnes de l'Espagne (cf. Lupianus 6257. 107, 5189, Lupatus, 4969. 32, Lupatus 525, etc.). Le rapprochement avec les noms Lubianus Lubia, rencontrés en Cisalpine, Lobessa, Lovessus, Lobeton, constatés en Espagne, est moius vraisemblable. On a donc ici deux exemples de la modification du p intervocalique en b et v.

Bado 3165. — Bato se rencontre en plusieurs provinces. On pourrait cependant aussi rapprocher Bado du nom hispanogaulois: Badauis, Bedo, ou du nom celtibère Vadanus. Ambadus 5709, 2909, 2908 est une modification du nom Ambatus,

extrêmement répandu en Espagne qu'il faut sans doute identifier avec le celte: Ambactos (cf. Garofalo. Revue celtique. XXI. 2. p. 200 sqq.) signifiant esclave, messager (embi + agô) cf. cymriq. amaeth « servus arans » (Fick. Wörterb. p. 34).

En outre, dans un grand nombre de noms de personnes et de lieux tirés des idiomes indigènes, on constate l'échange des sourdes et des sonores, sans qu'on puisse toujours dire lequel des deux sons est primitif.

| Puci                                 | 423, 447       | Pugi                      | 2380             |
|--------------------------------------|----------------|---------------------------|------------------|
| Osicerdensis                         | 4267, 4241     | <b>Osigerdenses</b>       | 4241             |
| Secovesos                            | 2871           | Segovetis. gen.           | 2731             |
| Baetunia                             | <b>278</b> 8   | Bedonie <b>ns</b> is      | 6246             |
| Betouna                              | 2861           | Bedunus                   | 2507             |
| Ataecina                             | 462            | A daegina                 | 605, 5298        |
| A pina                               | 772, 5315      | Abinus                    | 4972. 2.         |
| Apana                                | BAH' 36, p. 9. | Abana                     | 2527             |
|                                      |                | Avana                     | 5312             |
| $oldsymbol{D}$ oi $oldsymbol{t}$ ena | EE. 8. 117.    | Doidena I                 | EE. 172, 159     |
| C'outius, Clutamus, passim.          |                | Clodamenes                | 561              |
| Bovecius                             | 5722, 5729.    | Bovegius CIL III: 4227 (N |                  |
|                                      | ·              | d'un légionnaire          | espagnol)        |
| $m{D}$ obiter                        | <b>7</b> 82.   | Doiderus 5708, 5711, 5720 |                  |
| Orecetus                             | <b>27</b> 23.  | Orgeteius CIL I           | II.5191 (légion- |
|                                      |                | naire espagnol).          |                  |
| Pellicus                             | 3054, 3166     | Pelgus 56                 | <b>62</b> .      |
|                                      |                |                           |                  |

Le suffixe -briga qui termine beaucoup de noms de villes de l'Espagne apparaît assez fréquemment sous la forme -brica.

Il arrive aussi que la finale des patronymiques celtiques en -genus (Retugenus, Cabruagenus) soit orthographiée -cenus (Madicenus. 2711, 2869).

Un nombre considérable d'ethniques ou de noms de personnes se terminent e 1 icus, iqum, accus, ecus. Dans quelques noms, ces suffixes ont la gutturale sonore. Ceceaigis 2597, Bandiaepolesego 740, Vagodomaego 2636, Boddegun 6247, Aulgigun 6338 k. Cel-

tigun 6298 (a. 152), Calediga 6299, Caelioniga 5736 (a. 205), Avolgigorum 2633, Veronigorum 5714, (1° s.), etc.

Il arrive enfin que dans les différents dérivés d'une même racine, celle-ci ait tantôt la sourde, tantôt la sonore. Qu'on compare : Dracina à Draganum, Tarraco à Tarraga, Attacum au nom de fleuve Attagus, etc. (cf. MLI. Intr. p. CVI, sqq.)

Comme on peut s'y attendre, à l'époque chrétienne, on trouve de nouveaux exemples de sonores pour sourdes intervocaliques. On n'a toutefois, par un hasard malheureux, que des formes très récentes.

```
sacradum (salvadoris HC. 272 (a. 931)
quader ib. 276.
peccadore ib. 513.
```

On doit y joindre

pontivicatus IHC. 175 (a. 665) où l'on constate pour la spirante f un phénomène analogue.

L'explosive du groupe « muta cum liquida » subit le même traitement que l'explosive intervocalique.

```
lebra IHC. 336. (7° siècle). eglesia ib. 172. (a. 691).
```

A une époque plus ancienne, on a peut-être des cas analogues dans

Ablaidacoru 5731 cf. Aplaidacoru 2710.

Cabrilius 2682, si ce nom est pour Caprilius; mais on trouve trois fois Cabrilius en Gaule et très souvent Gabrillus, Gabrius dérivés du celte gabros (chèvre). Par contamination avec capra, Caper, les dérivés de gabros substituent souvent c à g. C'est évidemment ce qui s'est passé dans le nom bien celtique Cabruagenus qu'on trouve en Espagne dans la même région que Cabrilius. Il vaut douc mieux rattacher Cabrilius à gabros et regarder le b comme primitif.

Enfin il faut se garder d'admettre qu'une sonore soit sortie phonétiquement d'une sourde dans :

```
idem 2633 (a. 152) employé dans le sens d'item quodannis 3664, 1174 (2<sup>d</sup> s.) 4514 (fin du 2<sup>d</sup> s.)
```

En effet, idem se retrouve avec le sens adverbial dans CIL. III. 1193 et encore ailleurs. L'inscription 2633 est ancienne, officielle et soignée. Il s'agit donc certainement ici d'un fait d'ordre morphologique, l'emploi du démonstratif neutre au lieu de l'adverbe. Cela est d'autant moins surprenant que la finale -tem est très rare tandis que -dem est fréquent dans les adverbes dont le sens est voisin d'item (ibidem, identidem, tandem).

quodannis est presque aussi fréquent sur les inscriptions que quotannis (cf. Georges, p. 587). Ce n'est qu'un exemple des variations entre t et d finals dans l'orthographe latine.

Avant d'utiliser les exemples ci-dessus énumérés en vue de fixer la date de la transformation des sourdes intervocaliques en sonores dans le latin d'Espagne, il faut en éliminer un grand nombre qui n'offrent pas les garanties suffisantes. Je veux parler, tout d'abord, de la plupart des noms barbares. Dans ceux-ci, en effet, il est très difficile de déterminer si c'est la sonore qui a succédé à la sourde ou si c'est l'inverse qui s'est produit. Dans certains cas même, on est certain que la sourde n'est pas primitive, par exemple, dans -brica, -cenus, suffixes celtiques remontant aux thèmes indo-européens bhṛ-gho-, geno- et dans le nom grec Aprocoma EE VIII. 269 (=  $\Lambda \beta \rho o \times \delta \mu \alpha \varsigma$ ). D'autres fois, les formes en d, g, b sont plus fréquentes que celles en t, c, p.

Quant aux suffixes iqum, ico, aeco, ils sont, il est vrai, plus fréquents que les finales igo, aego, mais cela ne prouve pas que celles-ci soient une corruption de ceux-là. Il y avait des variantes dialectales dans les parlers ibériques, comme nous l'apprennent les légendes des monnaies où les mêmes suffixes affectent, suivant les régions, des formes assez diverses. Si -icus est plus fréquent que -egus, cela peut tenir d'ailleurs simplement à ce que ces suffixes ont été souvent latinisés.

En somme, les sourdes et les sonores s'échangeaient souvent dans les noms barbares de l'Espagne, mais ce fait ne paraît pas soumis à une règle bien fixe et dans la question qui nous occupe, il vaut mieux en faire abstraction.

Si nous négligeons encore quelques leçons incertaines, quelques exemples susceptibles de diverses interprétations, il nous reste quelques cas dignes de considération, parmi lesquels imudavit, Lovatus, Lubianus, Ambadus sont les plus intéressants et les plus anciens. imudavit remonte au second siècle et se trouve dans une inscription renfermant plusieurs vulgarismes et constituant un bel échantillon de la langue populaire de l'empire. imudavit et Lovatus ont ceci de commun que la consonne altérée se trouve devant un a tonique, ce qui est précisément la position où les sourdes sont devenues le plus généralement sonores en roman (1).

Outre ces quelques cas anciens, on a des exemples de l'époque chrétienne lebra, pontivicatus, eglesia, apparaissant après un long intervalle de temps. Cette seconde catégorie de graphies nous permet de conclure avec certitude que le phénomène était accompli au septième siècle.

Les indications chronologiques qu'on peut tirer de la grammaire historique, lui assignent d'ailleurs une datc au moins aussi ancienne. En effet, il a précédé en Espagne la chute des intertoniques, alors qu'il lui est postéricur en Gaule (2). Il est, de plus, antérieur à la monophton-

<sup>(1)</sup> Dans Ambada, sagerdoles, Bead[a], Bado, l'explosive se trouve précisément aussi dans le voisinage d'un a. Cette circonstance, peut-être fortuite, doit cependant être signalée puisque l'a, même antécédent, a eu son influence dans l'evolution des sourdes intervocaliques. Qu'on compare, par exemple, en italien padre à pietra.

<sup>(2)</sup> Les emprunts brittoniques au latin des Gaules ont encore la sourde.

gaison de au et des diphtongues résultant de la vocalisation de l'l et du y.

Mais ne doit-on pas récuser au contraire le témoignage d'imudavit, Lovatus, etc. qui tend à faire reculer jusqu'aux premiers siècles de l'empire l'altération des explosives intervocaliques? Certes, on ne peut admettre que toutes les sourdes soient déjà devenues sonores à cette époque ancienne. Ce phénomène doit, en effet, être postérieur à l'assibilation de ti et à la chute de certaines sonores intervocaliques telles que le g et le d précédées d'i ou d'e et suivies d'a ou d'o (1). Mais ces derniers processus sont fort anciens et l'on ne saurait en fixer le terminus a quo. Il ne faut pas, d'ailleurs, dénier toute valeur à un témoignage aussi convaincant que celui d'imudavit. Il est possible d'admettre, je pense, que dès une époque assez reculée, les sourdes intervocaliques devinrent sonores sporadiquement et dans certaines conditions, par exemple à la protonique et dans le voisinage d'un a, comme semblent l'indiquer imudavit, Lovatus et d'autres graphies des inscriptions païennes. Ces modifications partielles ont pu être le point de départ du processus qui s'étendit ensuite peu à peu à toutes les explosives intervocaliques. Ce n'est pas seulement en Espagne que se rencontrent des graphies tendant à faire reculer assez loin les origines de ce phénomène (Cf. Seelmann p. 309).

Remarque. J'appelle l'attention sur les exemples pontivicatus et eglesia. Le premier est intéressant parce qu'il montre la fusion d'f intervocalique avec v, phénomène

ce qui montre que le phénomène n'était pas encore accompli au 5° siècle. Ce n'est qu'au 7° siècle, que l'on a de nombreux exemples de sonores (Schuchardt I. p. 125 sqq.).

<sup>(1)</sup> Cf tibio (tepidum), real (regale), navear (navigare), vis-à-vis de cargar (carricare), oido (auditum).

dont les exemples se rencontrent difficilement, puisque l'f latine se trouve bien rarement entre voyelles. Dans les quelques mots espagnols et français où l'f était dans ces conditions, elle semble avoir réellement subi le même traitement que celui qu'on peut constater dans pontivicatus (1).

Quant à eglesia, il montre que l'Espagne comme la Gaule usait de la forme eclesia dont on a, d'ailleurs, plusieurs exemples en Espagne IHC. 107, 115, 124, 155, 169, 175, 184, 197, tandis qu'en Italie on usait de ecclesia d'où chiesa.

## § 2. — Chute de sonores intervocaliques.

# A. Chute du g intervocalique.

Le g a disparu dans Austo 5728 (3° s.) qu'on trouve sur une inscription très vulgaire des Asturies. Austus pour Augustus est très aucien en latin. On en a déjà des exemples au second siècle, notamment dans les papyrus (cf. coll. de Berlin, n° 741 etc.). La présence du g dans l'espagosto n'est nullement en désaccord avec l'existence d'Austo dans le latin de la péninsule. Le g a pu être rétabli par action savante. D'ailleurs, M. Meyer-Lübke (I § 443) regarde le g d'agosto comme s'étant développé postérieurement ainsi que cela s'est produit dans les dialectes de l'Italie méridionale où tauru, lauru sont devenus taguru, laguru.

Le g du suffixe local -briga est aussi tombé dans Conimbriensis IHC. 234, 261, comme dans la plupart des légendes des monnaics gothiques.

<sup>(1)</sup> Cf. a. fr deors (deforis), reuser (refusare), escroelle (scrofella) où l'f est tombée comme le v dans ouaille ovicula), seu (sabucu ; esp. Cristoral; Steban, Abrego (Africus), trebol (trifolum < trifolium).

La chute du g entre certaines voyelles est donc un des plus anciens phénomènes du latin d'Espagne.

#### B) Chute de b et v intervocaliques.

On constate tout d'abord dans des noms d'origine indigène la disparition de b et de v dans le voisinage d'un o.

```
cf. Abobrica, Avobriga 4217
Aobriga
             BAH. 37. p. 267.
Aobrigensis
             5616 (= 2477)
             6338 k.
                                cf. Avolgigorum
                                                    2633
Aulgigun
             EE. VIII. 159.
                                cf. Dovide
Doidina
                                                    5714
Doidena
             EE VIII. 172.
                                cf. Dovidena
                                                    5744
            BAH. 26. p. 47
Doitena
Doiderus
             5720, 5708, 5711
                                cf. Dobiter
                                                    782
Boeq[um] CIL. XV. 3152 a
                                 cf. Boveq[um] XV. 2928
```

v est aussi tombé entre i et a dans

Beatia IHC. 455 = Vivatia. 3251, 3252.

Le v latin a disparu devant i et o dans

Flainus IHC. 146 (3° s.)

Flao 5620

vio 4051 (fin du 3° siècle).

Il tombe devant un u dans:

aunculus 713, 827, 845, 4581, 5708, 5713, 5716, 5718, 5720 et très souvent dans la finale vus:

aus 5677 (insc. vulg.)

Flaus 950, 2774, 2847, 4332, 4970. 199, 5211, 5221, 5561, 5266 (2<sup>d</sup> siècle), 5739 (1<sup>er</sup> s.), 2852 (2<sup>d</sup> ou 3<sup>e</sup>).

Flaus se lit déjà dans CIL I. 277 (a. u. c. 570).

vius 3070 (3° s.) 5780 (insc. barb. 1° s.).

noum 4969. 3.

aestius 2310

Argius 3424 (2<sup>d</sup> s.) cf. Argivus 3423, désignant le même personnage.

5941 (Epoq. d'Adrien).

Datius 830.

Lascius 2988.

Primitius 319, 544, 2325, 2766, 6338. n, 1198 (3° s.). Araus 502, vis-à-vis de Civitas Aravorum 429. caus 5065. Exemple douteux. dium 1963. Ins. off. de Malaga. 1<sup>cr</sup> s.

— On lit *rius* dans un document de l'an 780. (España sagrada XXXVII. 306).

Enfin on constate dans beaucoup d'inscriptions uv réduit à u dans iuentus 4756, 4757, 4816, 4853, 4788, 4826, 4834, 4870, 4886, (toutes ces inscriptions sont de l'an 238) — 4789 (a. 217) 4832 (a. 282), 4761 (a. 282), 4853, 6247.2, 4332, 6228, 3267 (a. 3), 45, 3280, BAH. 36, p. 44, 5828 (a. 4).

iuenis 5117 (époq. d'Auguste).

iuat 59 (assez récente).

v issu de b est tombé après u dans

Pulicius 6116 (= Publicius) Cf. Schuchardt. Vok. I. 128: Pulilius, repulica.

La chute du v intervocalique s'est produite assez souvent à différentes époques du latin et généralement devant ou après un o ou un u. M. Schuchardt, Vok. II, p. 471 cite: Noembris, faor, Maorte, -noīcia, Boianum, Belloace, boe, pao, Faonius, Aonius. L'App. Probi (K. 199. 2) dit: « pavor non paor ».

Dans tous les noms barbares de l'Espagne où v a disparu, c'est dans ces conditions. Signalons seulement que les formes sans v pourraient parfois être primitives, le v n'ayant été ajouté que pour donner au mot une physionomie plus latine. Le fait est, par exemple, que la légende ibérique des monnaies d'Alavona est alaun MLI. 32.

On constate aussi en latin, bien que plus rarement, la chute du v en dehors du voisinage des voyelles o et u (Meyer. Lübke. I § 442, § 446) notamment entre voyelles semblables: obliscor, dinus, latrina (= lavatrina — cf. Stolz. p. 285) et entre a et i: ἀντάϊος, Αίᾶνος (Lindsay, p. 52), « favilla non failla » (App. Probi. K. 198. 8) sans parler

du substrat amai — amavi. En Espagne, nous constatons le fait dans Flainus pour Flavinus. Il suffit d'ajouter à cette forme, le suffixe patronymique: -ici pour arriver à Lainez, nom propre fréquent dans l'Espagne du moyenage (1).

La chute de v s'explique sans doute ici comme dans Flao, vio par analogie avec Flaus, vius, etc. Ceux-ci et les mots si nombreux où -vus s'est réduit à -us forment une catégorie spéciale dans l'histoire de la chute du v au sujet de laquelle je crois devoir formuler l'opinion que -us pour -vus n'est le plus souvent qu'un procédé orthographique, tout en pouvant en certains cas correspondre cependant à une prononciation populaire.

En effet, s'il me paraît que d'ordinaire ce n'est qu'une particularité d'orthographe, c'est qu'il est bien avéré que la répétition immédiate de deux u, comme celle de deux idéplaisait aux Romains. En effet, ce n'est qu'à partir de Quintilien que la graphie -vus entra en faveur. Jusque là, dans le but évident d'éviter la rencontre de deux u, on écrivait soit à la manière antique divos, Flavos, soit plus simplement dius, Flaus, et ce qui montre que ces deux graphies étaient bien équivalentes, c'est qu'on les trouve côte à côte dans les mêmes inscriptions, par exemple à Malaga au 1<sup>er</sup> siècle, où on lit dium 1963. I. 30 à côté de divom, ib. II. 1. Flavos et Flaus, vius et vivos apparaissent simultanément dans les inscriptions soignées de la fin de la république et du premier siècle de l'empire, beaucoup plus souvent que flavus, vivus, etc. Dans ces mêmes inscriptions, on évite aussi bien de doubler l'u pour

<sup>(1)</sup> On constate encore la chute du v dans un nom propre de l'époque gothique : Gudisalius IHC. 260, p. 120, vis-à-vis de Gudisalvi IHC. 271 mais ici le phénomène s'est opéré après une l.

rendre uv que pour rendre vu, et cela, en écrivant iuentus, iuenis, iuat, etc. Il existait donc évidemment pour l'u, un usage analogue à celui auquel on se conformait pour l'i, quand on écrivait eicio, proicio, conicio, etc. pour ejicio, etc. Les grammairiens affirment, d'ailleurs, expressément, qu'il n'y avait qu'une pure question de mode dans l'emploi de ces diverses orthographes. On s'en convainc aisément en lisant les textes de Velleius Longus, de Quintilien et de plusieurs autres auteurs, rassemblés par M. Brambach. (Neugest. latein. Orthog. p. 88).

Ce qui montre, au reste, que le v n'est pas tombé dans la finale -vus, c'est son maintien presque universel dans les langues romanes; cf. esp. huevo (ovum), cautivo (captivum), niervo (nervum), franç. vif, cerf, serf, chétif, etc.

C'est donc à bon droit que d'une manière générale, on peut considérer la réduction de vus à us comme une simple question d'orthographe. Pourtant, ai-je dit, on ne peut nier qu'elle a pu correspondre quelquesois à un trait phonétique de la langue vulgaire.

C'est qu'en fait, il circula certainement dans le latin populaire des formes où le v était tombé devant u. Probus (Inst. Orat. 113. 17, sqq.) cite oum (= ovum) et dans l'Appendix, on peut lire: « flavus non flaus », « rivus non rius ». Cette dernière forme est réclamée précisément par les langues romanes (esp. rio, franç. rieu, etc.) qui exigent aussi aunculus pour avunculus. Dans les adjectifs en -ivus, le v a aussi régulièrement disparu (Meyer-Lübke. I. § 403. 2) et n'a reparu que sous l'action du féminin en -iva (Ullmann. Roman. Forsch. VII. 202). La chute de v devant u, après les voyelles ne serait d'ailleurs pas plus étonnante que la disparition de ce phonème dans la finale -vus après une consonne, comme on la constate dans plu-

sieurs mots, surtout dans les parlers hispaniques. Cf. port. fulo (— fulus — fulvus), pô (— pulus — pulvus), esp. hueco (— vocus — vocuus — vacuus), yero (— erum — ervum) (Allg. Z. 76), sans parler de l'ital. milano, dérivé de milus pour milvus (Parodi. Romania. 27, p. 240).

En vieux latin aussi, il paraît bien que le v soit tombé devant u, car nous avons deus remontant à deivos et Gnaeus dont l'ancienne forme était Gnacvos. Déjà dans une inscription de l'époque de Plaute (CIL. I. 277), on trouve Flaus. Le fait se produit précisément au moment où l'ancienne terminaison -os commence à s'écrire -us dans les inscriptions, notamment dans le sénatus-consulte des Bacchanales (CIL. I. 196. a. 186). Il est donc vraisemblable que, quand -os devint -us, l'u consonant se fondit dans l'u voyelle suivant. On aurait donc dit : Flaus, Flaum, Gnaeus, Gnaeum mais aux cas obliques: Flavo, Gnacvi, etc. (Lindsay. p. 52, 267). Ultérieurement, le paradigme se serait unifié. Généralement, le v se serait rétabli, parfois l'on aurait eu des doublets comme divus : deus, et pour certains mots dans la langue populaire, on aurait fait tomber le v à tous les cas. C'est ce que montrent précisément les graphies espagnoles: Flao, vio. Les diverses formes sans v, attestées par les langues romanes et les grammairiens, seraient simplement des restes sporadiques de cette ancienne évolution du latin. Il se pourrait donc aussi que parmi les nombreuses graphies en -us pour -vus recueillies dans les inscriptions, il y en ait quelques-uncs qui se rapportent à ce phénomène.

A tout le moins, la graphie aunculus où le v est tombé dans le corps du mot, correspond à une prononciation populaire, comme le montrent le fr. oncle, roum. unkhiu. La présence de cette forme en Espagne est à noter. Elle

nous apprend, en effet, que avunculus faisait encore partie de la langue du peuple durant l'époque impériale et ne disparut qu'assez tard devant θεῖος, esp. port, tio.

#### GRAPHIE u POUR uv.

La chute du v après u dans iuenis (juvenis), iuat (juvat), etc. n'est en soi pas plus étonnante que la disparition de ce même son après o dans Noembris, paor, etc. Consentius K. V. 392 (4° siècle) affirme d'ailleurs expressément l'effacement de l'u consonant après l'u voyelle dans l'articulation de certaines gens : « Nonne videtur per episynalephen barbarismum facere qui ut dicat : uvam passam, dicit: uam passam ». ua pour uva se serait même perpétué dans le français : luette = l' + u(v)etta, s'il faut en croire M. Fass (Rom. Forsch. III. 494). Il n'est donc pas impossible que l'une ou l'autre des formes épigraphiques où uv est rendu par u corresponde à une prononciation populaire. Toutefois, ici encore, il me paraît évident que ce n'est là qu'un cas exceptionnel et que les graphies iventus, iuat, etc. qu'on lit si souvent dans les inscriptions d'Espagne n'ont rien à voir avec la phonétique. En effet, on rencontre cette orthographe dans des textes tout à fait soignés, côte à côte avec les graphies en uo pour uu, (cf. ci-dessus part. I, § 8) ce qui montre clairement que c'étaient là deux procédés du même ordre tendant simplement à éviter la rencontre des deux u. En ce qui concerne iuenis, iuentus, en particulier, il faut noter que les langues romanes ont conservé le v (it. giovane, esp. joven, a. fr. juefne, etc.) (1)

<sup>(1)</sup> Cette opinion est conforme à celle de M. Lindsay (p. 267).

## § 3. Le Bêtacisme.

## A. b et v intervocaliques.

## 1. Dans les inscriptions païennes.

b pour v Enobolico 142 cf. Endovellicus, Endovollicus. abia 923, 5015, 5862.

Abilius 3182 cf. Avilius et Avila (ville).

Abilicorum 2698

Ablique 2817, 5783 Ethnique dérivé d'Avila.

Talabarus 171. cf. Talavus 776, 2442, 5750.

Le suffixe -avus est fréquent dans les noms barbares.

Abienus 2633.

Abitus 1646.

Arabinus 4268 Arabus 3183 cf. Aravi, peuplade lusitanienne.

Calabius 2869. On trouve Calavius en Italie.

Dobiter 782. cf. Dovide 5714, Dovidena 5744.

lebis BAH. 27 p. 505.

lebes 5742.

instaurabit 6338 n.

nobo BAH. 31, p. 45.

[de]b[otus] 4787 (a. 252).

vibi 5872.

fobea, fobenses CIL. XV, 2830.

v pour b Otovesanus 829. cf. Otobesanus 826.

Lovessus 2380, 2518, 2467 cf. Lobessus 79, 165, 346, 381, 2518. EE. VIII, 11 (Lobesa Lovesi filia).

Avobrigenses 4247 cf. Abobrica, cité par Pline 4, 20, 112 (Revista lusitana I, 235).

Avana 5812 (a. 239). cf. Abana 2527, Apana BAH. 36 p. 9.

Revurrinus 868, cf. Reburrus, nom très fréquent.

Navia 756, 2601, 2602, 5622 cf. Nabia 2378, 5623.

Vivenna 134. L'empereur Claude écrivait Vivenna, mais l'orthographe Vibenna est plus commune. Toute-

fois c'est un nom étrusque et Claude était étrus cologue.

Vivienus 6257. 215, cf. Vibienus 4970.

Vivius 4970, 561, 1190. cf. Vibius, nom fréquent.

Vivbi 248. Le graveur a peut-être voulu se corriger.

Favius 2064. Leçon rejetée par Hübner.

Trevius 2805. Leçon douteuse.

Foevas 3186.

Onoravit 1088 (3° siècle) pour honorabit.

# 2. A l'époque chrétienne.

v pour b. Savinus IHC. 139 (7° devitum ib. 12 (a. 593).

ou 8° s.).

avebitis ib. 375 (7° ou redivit ib. 403.

8° s.).

b pour v fabillas, seba, redibibus nobare ib. 23 a.

IHC. 385.

noba, ornabit, ib. 409 octabo ib. 369 (a. 562). (a. 546).

requiebit ib. 22 a (bis). sublibamen ib. 96 (a. 708).

vibere ib. 169. labacrum ib. 12. (a. 593).

brebe ib. 132(7° ou 8° s.) deboret ib. 386.

cibitate ib. 76 (a. 573). obes, mellificabit ib. 389.

captibi ib. 413.

Sans compter plusieurs autres finales de parfaits en -bit (142, 148, 386, 390, 398, 400).

La substitution de v à b prouve évidemment que b a pris un son spirant bilabial ou labio-dental. Celle de b à vmontre que l'u consonant latin est devenu une véritable spirante. A la suite de ces deux évolutions indépendantes, ces deux sons ont fini par se confondre absolument si bien qu'ils ne se distinguent en rien dans les langues romanes. Il devenait dès lors indifférent de rendre ce son par b ou par v. Les graphies levens (3° s.), debotus (a. 252), onoravit (3° s.), Avana (a. 239) permettent de faire remonter au moins jusqu'au 3° siècle le passage de b à la spirante en Espagne. C'est précisément à cette époque que les exemples de ce fait commencent à abonder dans les autres provinces.

A l'époque chrétienne, les exemples se multiplient dans les inscriptions de l'Espagne. Il en est de même dans les manuscrits hispaniques du haut moyen âge, par exemple dans les lois visigothiques, les documents publiés dans l'España Sagrada, le lectionnaire de Tolède (1) etc.

### B. v et b initiaux ou postconsonantiques

#### b pour v.

Minerbae 1279 Leçon suspecte, rejetée par Hübner.

albei 6085. Leçon traditionnelle, corrigée par Hübner mais peutêtre à tort. Cf. App. Probi K. 198. 7 a alveus non albeus ».

Varbius 255. Peut-être Varbius représente-t-il l'étape intermédiaire entre le nom italique Barbius et le nom propre assez fréquent en Espagne Varvius. Il y aurait eu dissimilation, puis assimilation. Comparons à Varvius pour Varbius le sicilien varva = barba.

Carbilus 2787 ) On ne trouve en Italie et en Gaule que Carvi-Carbilius 2825 | lius.

L'inscription 2825 ne renfermant guère que des noms barbares, Carbilius est peut-être un nom indigène tiré du radical ibérique carb- qu'on trouve dans le nom de ville Carbula, dans Carboniaca, Carbetana, etc.

Corbelius 2740. Il n'est pas sûr que ce soit le même nom que Corvilius. Il y a un nom celte Corbus dont on tire de nombreux dérivés : Corbilla, Corbilo, Corbeus et même le nom de ville Corbelium en Gaule.

#### (1) Cf. Anecdota maredsolanea. I.

- solberat IHC. 23 a (cf. suppl. p. 19) (a. 663).
  - Cette inscription se trouve dans un manuscrit bien postérieur.
- CAABQ 6259.  $\beta$  est simplement la transcription normale du v latin.
- Balerio 2875. Leçon rejetée par Hübner bien qu'attestée par deux descriptores.
- Baria 5912. Leçon douteuse. Est-ce Varia?
  - Il existe une ville du nom de *Baria*, pas trop éloignée de Castulo, où cette inscription a été trouvée. On a en Gaule une localité du nom de *Bariacum*.
- Bercius 1489. Leçon douteuse. On lit Vercius IX. 3252, Virtia VIII. 10884, Vercina IX. 1422, et ci et là Verco, Vercillus, Vertia, mais on a aussi Bircius X. 6710 et Bercius est conservé dans deux villages français: Bercé et Bersat.
- Bocontius 6338 i. (= 5725). Les Vocontii sont une peuplade de la Narbonnaise. Dans cette région, aussi, on trouve ce nom avec b: Boconius XII. 1941.
- Balienus 1619. Serait-ce un nom de la même famille que Valianus VIII. 995?
- Baccei IHC. 123 (a. 642). Il s'agit évidemment des Vaccaei peuplade bien connue de l'Espagne centrale. On hésite de même entre Bascones et Vascones pour le nom d'une peuplade voisine.
- Beatia IHC. 455 = Vivatia. Le nom apparaît souvent sous la forme Beatia dans les documents du 6° et du 7° siècle. Il en est sorti le nom moderne, Baeza.
- Bolosea 881, 834, 440. Je ne crois pas que ce nom lusitanien ait rien de commun avec Volusius bien qu'on lise Bolusius XIV, 256.
- bivit 5015 (= vivit). Inscription chrétienne. Cette forme abonde dans beaucoup de provinces. M. Brambach (Neugest. lat. Orth. p. 240) cite un texte de glossateur qui met en garde contre les confusions entre vivere et bibere: a bibo quoque propter discretionem a vita per v, a potu per b scribendum est.
- biator 5418. Leçon conjecturale.

Bokatus IHC. 397 (a. 691). Peut-être est-ce non pas Vocatus mais Rogatus.

#### v pour b.

Alvanus 1026. « traditur erroro Hispanis facili » dit Hübner qui corrige en Albanus.

Alvitius 563. Le nom le plus voisin que l'on trouve dans les indices du CIL, c'est Albiccius III, 519 qui se trouve assez souvent dans l'Illyricum. Il y a en Narbonnaise, la tribu des Albici. Alvitius semble donc bien devoir être identifié avec Albicius.

Arviter IHC. 385, 386. (dans une anthologie du 8° siècle). vis (= bis) IHC. 409 (a. 546).

Veronigorum 5714. On trouvé les noms d'hommes Vereus, Verotus et la gens Viromenicorum, mais ou est assez tenté de rapprocher les Veronigi des Berones, peuplade celtibère. L'hésitation entre v et b pourrait être attestée ici par une scolie de Perse. 5. 138. « Lingua gallica barones vel varones dicuntur servi militum. »

Varbius 255. Je n'ai pu trouver comme nom voisin Varvius 3944, 4030 dans les autres provinces que Barbius. Il 5864, (055 semble donc bien qu'ici l'on ait eu un b changé en v.

Vabalus 2700. (Aux Asturies) Ce nom pourrait être le même que celui de la peuplade des *Bibali* en Galice (CIL II, p. 350).

Signalons enfin un certain nombre de noms indigènes assez obscurs où l'on semble hésiter à l'initiale entre v et b:

#### On a v dans:

#### On a b dans:

Vaenica.

Vaelo, Vailico.

Varcilenses, Varcilenae.

Vorus (cf. CIL. XII. 5686).

Vergium (orthog. de Pline).

Varo.

Baenis.

Baelo, Baela (ville turdétaine).

Barca, Barcino.

Borcnsis, Borus.

Bergidum (orthog. de Ptolémée).

cf. celtiq. berg, brig (montagne).

Baro.

Velluca (Ptolem. VI. 55). Belluca ) sur les rotuli Bellia | Monte Testaccio. Vellico, Velleia. Vedais (BAH. 26. p. 61) Nom Bedaius (divinité du Noricum). ibère. ) (Philipps Sitzungs-Belia, Belli. Veleia ber. Akad. Wien. Berarium. Verarium 70, p. 733). Velgana. Belcilesis. Vacisi, Vaccaei, Vaccus. Bacasis (ville d'Espagne), Baccei, etc.

Quand on a sous les yeux cette longue liste d'exemples, on fait immédiatement un rapprochement avec l'espagnol moderne et l'on se demande si la confusion entre b et v, qui est un trait si marquant des dialectes de l'Espagne, ne remonterait pas au latin vulgaire de cette province.

Cette opinion ne me paraît pas pouvoir résister à un examen attentif des exemples recueillis dans les inscriptions. En effet, ceux-ci se subdivisent en plusieurs catégories.

On a d'abord des cas très douteux qui ne peuvent entrer en ligne de compte. Tels sont CAABQ, simple graphie approximative, *Minerbae*, *Alvanus*, *biator*, leçons des plus suspectes, *Vabalus* et *Veronigorum* dont les rapports avec *Bibalus* et *Berones* sont fort hypothétiques.

Ensuite, on trouve une série de noms propres tirés des idiomes indigènes. Or l'importance de ces exemples est très discutable. Il faut noter, en effet, que :

1° dans la majorité des cas, l'identification des noms en b et de ceux en v est problématique.

2º le v et le b de ces formes latinisées correspondent souvent à d'autres sons indigènes qu'on rendait approximativement tantôt d'une manière, tantôt de l'autre. C'est ainsi que sur les monnaies ibériques, on trouve oclihqs

- Velienses et que d'après l'interprétation de divers auteurs, oaqitz désignerait les Vaccaei ou Baccaei, eoatia, celle de Vivatia ou Beatia.
- $3^{\circ}$  Les auteurs latins dépendent souvent de géographes grees qui rendaient fréquemment le w et le v par  $\beta$  (cf. Báya pour Vaga de Numidie dans Plutarque). Il a pu se faire ainsi que des formes en b se soient introduites en latin.

4° Ces variations en b et v dans les noms propres se rencontrent un peu partout. Elles sont fréquentes en Gaule (Holder. Altk. Spr. I. p. 521). Il y en a aussi en Italie et en Illyrie. (On hésitait notamment entre Vardaei et Bardaei pour une peuplade illyrienne.)

En troisième lieu on rencontre, il est vrai, b pour v dans des mots latins, mais précisément dans des vocables qui offrent cette même particularité dans d'autres provinces:

albeius était répandu dans le latin vulgaire puisqu'on lit dans l'App. Probi : « alveus non albeus » Il a persisté dans certains dialectes italiens sous les formes : albio, ar bi.

solbere se rencontre en divers endroits (CIL. V. 1597, 1598, 8254) (1).

Balcrius se lit dans CIL. V. 1714 et fréquemment dans les CIL. IX, X, XIV.

Barius et Bercius se retrouvent dans des noms de villages français (voyez ci-dessous).

birere est d'une fréquence extraordinaire dans les inscriptions et les manuscrits.

Si, malgré toutes les chances contraires, Bokátus et biator sont de bonnes leçons, on peut aussi rapprocher le premier du verbe sarde bogare (2), le second du toscan biante.

<sup>(1)</sup> La forme espagnole est d'ailleurs des plus récentes.

<sup>(2)</sup> logare remonte à vocare (= vacare) qui s'est conservé dans l'espa-

On trouve enfin Varvius, Varbius qui ont ceci de particulier qu'ils contiennent deux syllabes de suite commençant par b, ce qui était, d'ailleurs, aussi le cas pour bivit, Vabalus, Beatia, cités ci-dessus. Or, on constate que c'est surtout dans ces conditions que les exemples de b pour v initial se rencontrent dans les autres provinces.

En somme, il n'y a guère que les exemples *Alvitius*, arviter qui semblent spéciaux à l'Espagne, mais ils constituent un cas particulier dont je parlerai plus loin.

Il est donc bien évident que le bétacisme des inscriptions hispaniques ne dénote nullement un trait caractéristique de la langue de cette région. Au contraire, il suffit de parcourir les indices du CIL pour s'assurer qu'en dehors de la Gaule (1), il n'y a pas de province où b pour v soit aussi peu répandu qu'en Espagne. On n'a donc aucune raison de faire remonter la confusion entre b et v du castillan récent jusqu'au latin vulgaire. On le peut d'autant moins, d'ailleurs, que les textes du haut moyenâge en latin hispaniolisé ne renferment pas d'exemples de b initial pour v (Monaci. Testi bassolatini, p. 5 sqq.) et que M. Cuervo (Rev. Hispan. II. p. 5. sqq.) a démontré avec beaucoup de probabilité que dans le castillan du moyen-âge b et v étaient encore distincts.

Mais que penser de ces échanges entre b et v initiaux qui apparaissent si souvent dans les inscriptions vulgaires de la plupart des provinces au bas-empire? La grande difficulté à laquelle on se heurte quand on veut expliquer

gnol: hueco = vocus pour vacuus. Evidemment ce n'est pas le même verbe que vocare (appeler) mais au point de vue phonétique, ils se confondaient.

<sup>(1)</sup> Le bétacisme semble avoir été étranger à la Gaule. Dans les inscriptions, b pour v initial est très rare (Pirson p 62) et on ne le rencontre ni dans Fredegar (O. Haag, Latein, Fredeg, p. 31) ni dans Grégoire de Tours,

les faits des inscriptions, c'est que dans les langues romanes, b et v initiaux sont restés bien distincts et n'ont été échangés qu'exceptionnellement. La plupart des auteurs ont négligé cette dernière circonstance et ont admis que v et b se confondirent en latin aussi bien à l'initiale qu'entre voyelles. Evidemment la situation qu'on constate dans les langues romanes donne à cette hypothèse un démenti absolu.

La question a été traitée dernièrement par M. Parodi (b e v nel latino volgare. Rom. 1898. p. 170 sqq.) dans un article très documenté, plein de matériaux utiles mais dont la conclusion ne me paraît pas satisfaisante, il admet l'existence dans le latin vulgaire d'une loi de sandhi, en vertu de laquelle on aurait eu à l'initiale b après une finale consonantique, v après un mot terminé en voyelle. Le besoin d'unifier et l'influence de la langue écrite auraient fait rétablir le v et le b dans leur situation primitive. sauf en quelques exceptions sporadiques. Cette hypothèse a, selon moi, le défaut d'étendre cette situation théorique indistinctement à tout le latin vulgaire, alors que l'Espagne et la Gaule n'ont presque pas d'exemples de b pour v et que l'Italie en offre beaucoup. Elle ne tient pas non plus un compte suffisant du nombre restreint de b pour v en roman, ce qui est en désaccord avec l'extension de ce phénomène sur toute l'étendue du latin vulgaire. L'influence de la langue officielle n'aurait certes pas suffi à rétablir la situation primitive si profondément et si généralement altérée. La théorie s'accorde d'ailleurs difficilement avec le maintien de la plupart des v après l, r dans l'intérieur du mot; ne semble-t-il pas probable, en effet, que si la finale avait exercé une telle influence sur les vinitiaux suivants, les v après consonne à l'intérieur du mot, eussent *a fortiori* passé à *b* et se fussent maintenus comme tels puisque dans cette position, il n'y aurait pas eu d'alternance entre *v* et *b* comme à l'initiale.

Enfin, cette explication néglige absolument une circonstance qui me paraît s'imposer à l'attention de quiconque cherche à se rendre compte du phénomène qui nous occupe. C'est que les quelques mots où la répartition du v et du b a été modifiée sur une portion assez étendue de la Romania, se prétaient tous à l'assimilation et à la dissimilation. Tels sont valvassore (it. barbassore), vervactum (esp. barbecho, sarde : barvattu), verbascum (esp. barbasco), verba (fr. verve), verbena (prov. berbena, fr. verveine), vervece (sarde : barveghe, fr. brebis), volvere (a. port. bolver), barba (sicil. varva), volvicare (port. em-borcar) (1).

Et, dans le latin vulgaire aussi, tout tend à prouver que c'est dans les mêmes conditions que le b a supplanté le r. La graphie la plus commune dans les inscriptions, c'est bivit = vivit, qui est précisément une des seules dont aient parlé les grammairiens. Consentius (Schuchardt Vok. III, p. 68) eite un cas de bétacisme qui est justement bobis = vobis. L'étrange graphie berber (= verber) du Carmen Arvale CIL. I. 28 qui se lit dans un texte très ancien mais transcrit au 3° siècle de notre ère apparaît d'autant plus clairement comme due à l'assimilation qu'il règne dans tout ce carmen une tendance très accusée à l'allitération (sali sta, fu fere, marmor, advocapit conctos).

Il me semble dès lors tout indiqué de faire de ces mots qui se prêtent aux processus assimilants et dissimilants, le centre et le point de départ de ce qu'on a appelé le bétacisme en latin. En effet, comme c'est dans ces vocables

<sup>(1)</sup> Cf. Meyer-!. übke I, § 416, ainsi que les formes recueillies par M. Parodi dans l'article cité.

que b pour v est le mieux et le plus généralement attesté dans les sources du latin vulgaire, et comme dans les langues romanes, ce phénomène n'a de régularité et d'extension que pour les mots de cette espèce, il paraît bien que seule la substitution du b au v due à l'assimilation et la dissimilation ait été un trait du latin vulgaire général de l'empire. Les formes épigraphiques et les quelques mots romans (en général sporadiques et d'une origine obscure) qui ne rentrent pas dans cette catégorie peuvent s'expliquer aisément par une extension occasionnelle du phénomène dans la prononciation de certains individus. Comme on disait bivit pour bibit, on en vint assez naturellement à dire bovis pour vobis, bivit pour vivit, ce qui, avons-nous vu, est confirmé par les sources. On en arriva ainsi instinctivement à la sensation d'un balancement phonétique en vertu duquel b convenait à l'initiale, v à la médiale.

C'est ainsi que b pour v aura été accidentellement étendu à l'initiale de certains mots qui ne se prêtaient pas à la dissimilation. Comme les langues romanes ne portent guère de traces de ce processus, sauf en romagnol et dans quelques dialectes roumains, il faut croire que cette tendance ne se développa guère dans l'idiome populaire. Elle a existé sans doute dans quelques parties de l'Italie ou dans le parler de certains individus, par exemple, de demi-savants qui réagissaient contre l'usage de prononcer v pour b intervocalique. Il a pu y avoir ici une affaire de mode, quelque chose d'analogue à ce qui s'est passé pour a au lieu d'au (I, § 16. 1).

Souvent aussi, je le crois, le bétacisme n'exista que dans l'orthographe. Les graveurs sachant qu'il fallait fréquemment écrire b pour ce qu'on prononçait v à l'intérieur des

mots, auront poussé le zèle jusqu'à écrire b même à l'initiale. Le b avait en quelque sorte dans leur esprit deux valeurs : b et v. Cela est confirmé par le fait que souvent les inscriptions où b et v sont échangés à initiale sont aussi celles où b pour v médial est le plus fréquent, alors que phonétiquement ces deux phénomènes n'ont évidemment rien de commun. J'ai pu constater cette circonstance dans les textes de l'Espagne. Dans l'inscription 5015 où se trouve bivit, on lit aussi abia. L'inscription 409 contient vis pour bis, mais aussi noba, ornabit; arviter se lit dans 385, 386, où se rencontrent aussi : fabilla, s(a)eba, redibibus, deboret, -abit pour -avit. De cette manière bien plus aisément que dans l'hypothèse de M. Parodi, on peut expliquer comment le bétacisme a laissé si peu de traces en roman, alors qu'il infeste tous les textes du moyen latin, car on le considère comme un phénomène anormal restreint à une catégorie de mots très spéciale et peu étendue, phénomène dont l'apparition en dehors de ces limites, quand elle n'est pas une simple question d'orthographe, n'a pu être que le résultat d'une extension accidentelle et passagère. Il se fait par une curieuse coïncidence que cette situation qui aurait existé dans le latin vulgaire est précisément la même que celle que M. Cuervo a trouvée dans l'espagnol du moyen-âge (Rev. hisp. II, 5 sqq.). D'après ce philologue, le b et le v étaient encore phonétiquement distincts et avaient la même distribution qu'en latin, sauf dans quelques mots où l'on constate justement que le v a fait place au b par dissimilation ou assimilation. C'est ainsi que sur le modèle de bever, bovo, bavo, etc., on a formé bivar, bivir, boveda, bivora, pour vivar, vivir, etc. On constate de même une certaine tendance à étendre de plus en plus le b à l'initiale même là où le mot ne contenait pas de v médial, par le même instinct qui de bivit pour bibit, fit créer bivit pour vivit et de là betranus V. 1609, bictoria VIII. 902, botum V. 6262, etc. C'est bien là, en effet, la meilleure explication de barrer, berça, berruga, bispera, boz, bossa, qui sont toujours orthographiés avec b au moyen-âge, même chez le phonétiste Nebrija.

Cette coïncidence entre ces deux états de choses mérite d'attirer l'attention, car il est possible qu'il y ait un lien entre eux et, en tous cas, les faits de l'espagnol médiéval montrent que la situation que nous avons admise, par hypothèse, pour le latin vulgaire, s'est, en fait, déjà présentée dans certaines périodes de l'histoire des langues.

Remarquons que dans cette question, l'accord entre l'espagnol du moyen-âge et des inscriptions latines de ce pays en particulier est vraiment remarquable. Il va jusque dans les détails. C'est, en effet, une caractéristique de l'espagnol du moyen-âge vis-à-vis des autres langues romanes de rendre par v, non seulement le b latin intervocalique mais aussi le b qui suit l et r. On a par exemple : yerva = herba, olvido = olbitum pour oblitum, alva = alba, escarvar = scarbare pour germ. schrapen, etc.

Or, c'est précisément en Espagne que nous trouvons le plus d'exemples de v pour b après r et l. Nous avons deux fois arviter dans les Asturies, nous lisons à une époque plus ancienne Alvitius qui doit être Albitius sans parler de Alvanus, graphie suspecte et de Varvius pour Varbius, Barbius. Dans les autres provinces rv, lv pour rb, lb sont presque inconnus. On trouve bien plus souvent lb, rb pour lv, rv. Ne semble-t-il donc pas que ce soit dès le latin vulgaire que b devint spirant en Espagne après l et r, en même temps sans doute qu'entre voyelles ?

# § 4. Les groupes ti et ci.

# 1. ti pour ci.

Albutius 2509. (Leçon douteuse). — On ne connaît qu'Albucius et ses dérivés — On hésite de même entre Abutius et Abucius, Minutius et Minucius. (Bréal. Mém. Soc. Ling. VII, p. 152).

Mutia 3043. (Leç. douteuse). Il y eut toujours en latin hésitation entre Mutius et Mucius. Corssen (Aussp. lat. II, p. 153.4), rapporte l'un à mutus, l'autre à mucus. Il y a aussi un nom celtique Mutius dérivé de muto- (voix).

- Alvitius 563. On ne trouve que le nom Albicius, assez fréquent dans CIL. III. Les Albici sont aussi une peuplade de la Narbonnaise.
- [St]lattia 2307. Hübner a peut-être tort de conjecturer Stlattia = Stlaccia car le nom Lattia qu'on lit sur l'inscription a existé (Cocchia. Rev. filol. ed istruz. classic. XII. 151 sqq.)
- Portianus 2350. (Leçon douteuse).
- Portius 2033 (Mauvais apographe). 3226 (un seul descriptor).

  Aurait-on intentionnellement cherché à dissimuler le rapport entre Porcius et porcus?
- Actius 3843, 871, est, je crois, différent d'Accius. On trouve encore ce nom dans CIL. V. 1054. Il faut aussi le rapprocher des noms bien connus: Acte, Actus dont on a des exemples en Espagne 1996, 3771, 3774, 6023.

#### 2. ci pour ti.

- Bruccius 4970. 90 Il me paraît que co nom doit être identifié non avec Bruttius mais avec le nom celtique: Bruccius VII, 180 qui apparaît dans le nom de lieu assez commun Brucciacum. En Espagne, on trouve aussi le nom indigène: Broccus, Broccina.
- Cusuccia 1235. Serait-ce le nom italien Cossutia? J'en doute fort. Peut-être est-ce un nom barbare. Cf. Cossouqum 2847. On peut aussi y comparer Cosacianus V. 7343.

- Breccius 1730. Ce nom est d'origine obscure. On le retrouve sans doute dans le nom de lieu Breciacum, cité par M. Holder. Cancies 543.
- Cancio 2739. Il existe un nom très fréquent Cantius qui a de nombreux dérivés. Toutefois Cancius a aussi existé. On a le diminutif Canciola et le nom de lieu Canciacum en France. En Espagne, on a aussi Cancilus 772, 5713.
- Viriacius 601 (à Emerita) paraît apparenté à Viriatus, 684, 791, 2435, 2970, 5246, 5586, nom d'un célèbre général lusitanien. Cependant ce nom est peut-être formé du suffixe celtique -acius qu'on trouve dans Ambacius, Veracius, Boduacius, Togiacius. Le simple Virius est fréquent en Espagne.
- Ponceia 620. Ce nom lusitanien, analogue à ceux en ea pour ia dont j'ai parlé I § 5. B., semble bien être une forme altérée de Pontius. Notons, en effet, qu'on trouve Poncius XII, 5853, 2713.

Teccius 4970, 508.

- Tici BAII. 28 p. 350. (Setina Epaphroditi Tici serva). Il est vraisemblable que Tici est ici pour Tettius, car on trouve sur un vase de Carthagène (6257.71) le nom Epaphroditus Tettius qui semble bien désigner le même individu. On doit aussi comparer Teccius, Ticius à Tecinius V. 2210, Ticidius X, 4636. On lit aussi parfois Ticciena.
- Lancius 573 (à Emerita). Ce nom est rare, dit Hübner, mais défendable en Espagne où l'on trouve une ville du nom de Lancia (Asturies) Le mot lancea est d'origine hispanique. Le radical lanc- est fréquent dans les noms propres de l'Espagne. D'ailleurs, dans d'autres provinces on trouve aussi Lancidius. L'identification de Lancius au nom rare Lantius est donc plus que douteuse.
- Terciae XV. 4376, (a. 179). Tercius est aussi le plus ancien exemple de ci pour ti qu'on ait recueilli en Gaule CIL XII. 5347.

Marciae XV. 4431.

Suivent quelques leçons très suspectes, en général, rejetées par Hübner et que je donne à titre documentaire :

Porcione 1174 (2d siècle). Leçon traditionnelle.

Gracianus 3216. id.

Nepociana 4242.

Terencius 318, 2843.

Vinitiana 494.

tribunitia 6206. (a. 98). Leçon traditionnelle, 1282. Leçon à rejeter.

Minutius 4391. Leçon à rejeter.

provintia 4269, 1193. Leçon sans valeur.

Sulpitia 2356, 3701. Lecon fort doutouses.

Nitias 2308. Leçon traditionnelle mal appuyée.

A l'époque chrétienne, les confusions se multiplient à partir du 7° siècle).

precium HC, 413 (6° s.). (Anthologie du 8° s.).

tercia marcias | IHC, 362. (7° s.). (Anth. du 8° s.), 354 (8° siècle). pociunda ib. 108. (6° ou 7° s.).

qsi pour ci.

judigsium IHC. 108 (6°, 7° s.).

#### z Pour ti.

Belazani IHC. 284: Belatia, ib. 513 (Inscr. très récentes).

#### si pour ti.

Seksi 6259.23. Ce pourrait être le génitif de Sextius, mais cette leçon est plus que suspecte.

Marsianesses XV. 2612 (3° s.) dérivé de Marsianus pour Martianus (BAH. 34. p. 493) cf. marsas VIII, 9751, Marsalis VIII, 9942. M. Ihm ALLG. X. 506 regarde, il est vrai, Marsianus comme un dérivé de Marsus mais cette opinion est insoutenable pour marsas, marsalis et aussi, je le crois, pour Marsianesses.

Segossoqum 5790. Il semble bien que cet ethnique ait d'étroits

rapports avec le nom de ville Segontia et le nom d'homme Segontius 818, 2946, 2949, 2956, 5808.

Cette liste d'exemples est longue. Mais, comme dans le paragraphe précédent, la valeur probante du matériel est fort infirmée par un examen un peu attentif. Comme on a pu le voir par les commentaires dont j'ai accompagné ces graphies, on a, somme toute, bien peu d'exemples surs. La plupart sont des leçons rejetées par Hübner et avec raison, car les auteurs de recueils d'inscriptions du seizième au dix-huitième siècle n'avaient pas notre souci de l'exactitude et les groupes ci et il s'échangeaient d'autant plus facilement qu'ils se prononçaient de la même même façon dans le latin articulé à la moderne et que le T mal dessiné, se distinguait difficilement du c. Il est arrivé souvent que là où les recueils donnaient unanimement rı, Hübner, ayant retrouvé la pierre, a pu lire clairement ci. C'est le cas notamment pour l'inscription 2293 où on lit solacium bien que la tradition établisse solatium. Aussi, même quand Hübner accepte la leçon fautive, doit-on encore être défiant, car, en général, il trouve ces leçons dans de mauvaises copies dont les originaux ont disparu.

On peut d'ailleurs se demander ce que prouve l'échange de ci et ti dans les inscriptions latines. M. Mohl (Chron. p. 294. sqq.) pense qu'un tel fait ne peut s'expliquer qu'en supposant que ti et ci se sont assibilés en ts ou en ts. Cela ne me paraît pas justifié. En effet, dans la plupart des langues romanes, les succédané des ti et de ci sont encore distincts aujourd'hui. L'évolution de ces deux groupes a été bien séparée et tout indique que ci a été assibilé assez longtemps après ti. Les témoignages de l'époque latine nous mènent à une conclusion semblable. Aucun gram-

mairien ne parle de l'assibilation de ci et les inscriptions ne présentent jamais s pour ci (1); tandis que pour ti, on a de très anciens témoignages de grammairiens et d'assez nombreuses formes épigraphiques telles que Terensus VIII. 9927, Marsas VIII. 9751, Marsalis VIII. 9942.

Il me semble que l'on pourrait assez facilement expliquer comment  $c_i$  et  $t_i$  ont pu se confondre à un moment donné chez certains individus sans que ce fait ait laissé de traces notables dans les idiomes romans.

En effet, ti s'était assibilé de très bonne heure puisqu'on a déjà des preuves certaines de ce processus au 2<sup>d</sup> siècle et que les grammairiens regardent la prononciation tsy comme courante et même comme recommandable (Seelmann p. 320). Or, si les gens cultivés finirent par accepter pleinement la sifflante, on peut dire a priori que ce ne fut pas sans quelque résistance. Il y eut évidemment une période de transition où, en certaines régions, le peuple disait toujours tsy tandis que les gens à moitié instruits s'efforçaient d'articuler ty comme les gens bien élevés. Ce ty ne leur étant pas familier, il serait assez naturel qu'ils l'aient mal prononcé.

Comme, d'autre part, la gutturale du groupe ci se rapprochant toujours du palais dur, n'était plus très éloignée de l'articulation du t, on comprend que ces gens aient confondu ce ty avec le groupe ky qui faisait partie de leur phonétique habituelle (2). Or les lapicides appartenant le

<sup>(1)</sup> felissiosa, cité par M. Seelmann est une leçon aujourd'hui rejetée.

<sup>(2)</sup> En admettant le passage de -itia à -icia, ce qu'aurait pu faciliter une confusion entre -itia et le suffixe -icius, -icia, -icius, on rendrait aussi aisément compte du français -ece (et non -oise) dans perece, richece, etc. Ainsi expliquerait-on aussi l'espagnol -eza au lieu d'-eça.

<sup>—</sup> La transcription Αρονκιανός dans une inscription de l'an 131 (Lindsay p. 88) ne peut aussi trouver de bonne explication que si on admet qu'on ait réellement prononcé Arunkyanu.

plus souvent à cette classe de demi-lettrés: rien d'étonnant à ce qu'ils aient parfois échangé les graphies ti et ci. Une leçon malheureusement trop peu sûre de l'inscription VIII. 1389: [DEPO]SIKIO, trouvée en Afrique, tend à prouver que l'on affectait réellement de prononcer ky au lieu de la sifflante ts, qui était, on ne peut en douter, la prononciation du ti dans le latin d'Afrique de cette époque, car c'est précisément dans cette province qu'on lit les trois exemples d's pour ti cités ci-dessus.

Ainsi s'explique aussi très bien que l'on ait plus souvent dans les inscriptions ci pour ti que le cas inverse (Seelmann. p. 323, Schuchardt, Vok. I. 154).

Ainsi s'explique enfin que la transformation accidentelle de ti en ci soit attestée par divers mots romans, notamment par le nom de plusieurs villages français: Gressey qui remonte à Graciacum pour Gratiacum, et par le mot chevece issu de capicium pour capitium (Schwan, Altfr. Gram. § 197).

Tous les exemples quelque peu spécieux de ci pour ti en Espagne se trouvent en Bétique, c'est-à-dire dans une province voisine de l'Afrique, où l'on trouve l'exemple Marsianesses tout à fait analogue à ceux récoltés dans cette dernière province; si bien que l'on a toutes raisons de croire que les deux régions s'accordaient intimement en ce qui concerne le traitement de ci et de ti. La forme Tercia que nous y avons recueillie s'explique donc comme les exemples africains: deposikio et definicio (Rev. archéol. X. 318 a. 222). Comme le nom propre Tertius est précisément d'une fréquence absolument inaccoutumée en Afrique, il n'est pas impossible même que le nom Tercia eut désigné une personne d'origine africaine.

Remarquons d'ailleurs que, même sans ces circon-

stances spéciales au latin de l'époque impériale, la confusion entre les groupes ci et ti, avait bien des chances de se produire occasionnellement. En effet, c'est là un vice de prononciation qui se rencontre chez beaucoup d'individus et dans de nombreux parlers locaux de régions bien diverses. Par exemple, quand les gens de la Normandie et du Morvan prononcent amitié, pitié, tiens, on croit entendre amikié, pikié, kiens (Meyer-Lübke I § 509).

M. Schuchardt (Vok. 1. 59) cite des formes analogues dans de nombreux idiomes (4).

Notons enfin que cette confusion entre ci et ti, rendue si aisée par des raisons générales, a été favorisée bien des fois, par des circonstances particulières. Ce sont par exemple les méprises entre suffixes et radicaux de forme et de sens voisins. Un cas bien connu de cette espèce, c'est la transformation de Bonifatius (bonum fatum) en Bonifacius (bonum facere). On trouve aussi dans certaines inscriptions solatium, évidemment par analogie à solatus, solatio. A côté des noms propres en -acius, -ccius, -icius, -ucius, existait une série de gentilices en -atius, -ctius, -utius, tirés des participes en -atus, -itus, -utus. Les formes hispaniques Albutius, Mutius, Alvitius, Vinitiana, etc., sont, sans doute, dues à des hésitations de cette nature. M. Bréal (Mém. Soc. Ling. VII. p. 152) signale de même les variantes Abutius et Abucius, Minutius et Minucius.

[St]lattia pour Stlaccia, Teccius pour Tettius appartiennent à la série de noms en t ou c redoublé devant i dont l'orthographe fut toujours hésitante. On trouve aussi bien Attius qu'Accius, Stattius que Staccius, etc. (cf. Cocchia Rev. di filol. ed istruz. class. XIII. p. 155).

<sup>(1)</sup> M Mohl chron. p. 299 mentionne qu'en serbe gy et dy se prononcent de même.

Il résulte de ces diverses considérations, que l'hésitation orthographique entre  $t\dot{t}$  et  $c\dot{t}$  ne prouve nullement l'assibilation de ces deux phonèmes.

Celle-ci ne peut être établie sûrement que par l'emploi à une époque ancienne d'une sifflante pour rendre le son que l'on écrit normalement ti ou ci.

Le plus ancien exemple certain de cette sorte que nous ayons en Espagne est *Marsiancsses* — *Martianenses* sur une étiquette du 5° siècle. *Segossoqum* est peut-être plus ancien, mais il est obscur sous tous les rapports.

Pour ci, on n'a pas d'exemples avant le 6° siècle époque où l'on trouve l'intéressante graphie judigsium qui constitue un témoignage précieux et presque unique en son genre.

La distance qui sépare Marsianesses de judigsium est tout à fait en rapport avec la chronologie de l'assibilation telle qu'on peut la déduire de l'examen des langues romanes et de l'espagnol en particulier. En effet, si aujourd'hui les succédanés de ti et ci se confondent dans la sifflante que les Espagnols rendent par z et par c, il semble qu'il n'en était pas encore ainsi au moyen-âge. M. Cuervo (Antigua ortog. v. pron. castel. Rev. hisp. Il. 5. sqq.) croit pouvoir établir des règles fixes quant à la répartition de ç (phonème sourd) et de z (sifflante sonore) dans les œuvres de Nebrija et dans les textes exécutés par les scribes de la chancellerie d'Alphonse le Sage. Or, sauf quelques exceptions (suffixes -eza, -azon et quelques mots isolés), ti intervocalique serait toujours rendu par la sifflante sourde, tandis que ci dans cette position aboutirait régulièrement à une sonore.

Ce traitement est étrange puisqu'il est contraire à ce qui se passe dans les autres langues romanes et se trouve notamment être à l'opposé de ce qui s'est passé en fran-

cais où ci aboutit à une sourde et ti toujours à une sifflante sonore mouillée. Cependant si ci ne s'est assibilé que longtemps après ti, comme les inscriptions tendent à le prouver, tout peut s'expliquer. En effet, au moment où les sourdes intervocaliques devinrent sonores ti était déjà devenu une affricata dentale: ts ou tsi, et n'a pas été atteint par une loi ne concernant que les consonnes simples. ci au contraire, n'étant pas encore assibilé à ce moment et se trouvant encore au stade d'une explosive mouillée, est devenu normalement sonore et la sifflante qui s'en est dégagée ensuite a dù naturellement être sonore. Si en Gaule on a le phénomène inverse, c'est parce que, comme nous l'avons vu ci-dessus, les explosives et les spirantes intervocaliques y devinrent sonores plus tard qu'en Espagne : ci était alors déjà devenu l'affricata ts. Au contraire la sifflante issue de ti n'a pu résister à la loi générale parce qu'elle avait été réduite à sy depuis une époque ancienne, comme le prouvent de nombreuses formes épigraphiques. (Pirson. p. 71).

## § 5. Assibilation de c devant e et i.

quinigia IHC 31 (a. 662) = Κυντιγία. quiricus IHC 85 = Κυρικός.

S'il fallait en croire M. Mohl (Lexiq. Lat. Vulg. p. 87), la transcription du x grec par qu dans ces mots serait un indice de l'assibilation du c latin devant e, i. Le c assibilé ne pouvait plus servir à transcrire le x. On recourait donc au q. Mais je remarque que dans ces deux mots et dans tous ceux que cite M. Mohl (iusquiamus, quirillus, quirenarice, Coquitus, qunes) le x est devant v. Dès lors, il est certain que qui est simplement une façon de rendre le grec xv. On sait qu'inversément on rendait en grec lo qui latin par xv, xo. (1). D'après M. Birt (Rhein Mus. 52. Ergän-

(1) M. Lindsay p. 29, dit que l'u s'énonçait ui en latin. On comprendrait

zungsheft. p. 176) ui serait une graphie fréquente à la basse époque pour rendre le son v. qui et cy étaient regardés comme si parfaitement équivalents que l'on trouve parfois cy pour qui latin (Cyrinali, Tarcynius, Cyrinus).

Circienses 954, 1471, 1479, 5354, 5523.

Cette graphie se rencontre assez souvent dans les inscriptions de tout l'empire, p. ex. dans CIL. I. 206, 64 à la fin de la république. Le suffixe -iensis s'est ici simplement substitué à -ensis, comme cela s'est produit souvent en latin vulgaire. C'est à tort donc que certains philologues ont vu dans cet i l'indice que le c était affecté d'un Nachschlag palatal (Cf. Schuchardt. Vok. I, p. 151).

Sciprianus IHC. 108 (7° ou 8° s.)

Cette graphie apparaît sur la même pierre que judigsium. Jamais un graveur n'eût été porté à préposer un s devant le c si celui ci avait encore prononcé comme k. Si l'explosive avait fait place à une sifflante, au contraire, il était fort naturel qu'un graveur inattentif ait écrit l's qu'il entendait dans la prononciation. La graphie pourrait même être intentionnelle : sc a pu être un premier essai de représentation du son sifflant, issu de l'explosive palatale, car nous retrouvons précisément ce même son rendu par se dans un des plus anciens témoignages de l'assibilation en Gaule, dans la graphie MAVRIOCIVS que M. Deloche (Rapp. Acad. insc. bel. lett. 1882, a lu sur un vase mérovingien de l'an 584.

scincerre IHC. 262 est une graphie tout à fait analogue à la précédente, mais moins intéressante parce qu'elle n'est pas datée.

mence IHC. 328 (a. 660) est un épel inverse d'autant plus curieux qu'on peut en quelque sorte deviner pourquoi le lapicide a commis la faute. Le groupe ns s'étant réduit dans le latin parlé à s, la prononciation ns ne pouvait exister qu'artificiellement, sous l'influence de l'orthographe. Il est tout à fait admissible qu'elle ait existé dans le latin des écoles au 7º siècle. Dans ce cas, il devait arriver aisément qu'on confondît ce groupe insolite avec celui qui en était le plus proche dans la langue vivante : nc + e, i. Cela était d'autant plus naturel qu'entre n et s se glisse souvent un t

alors aisément qui pour xv. La prononciation ui pour rendre le son ü étranger à une langue, n'est pas plus extraordinaire que l'osque yu (= v)et l'anglais iu dans music.

dans la prononciation (1). ns et nc en venaient ainsi à se confondre absolument.

Obolconenge (= Obulconensem) IHC. 376 (6° s.).

Si cette graphie n'est pas un simple lapsus, on pourrait l'expliquer comme il suit.

Les mots: ungere, singillum, gengiva, etc. deviennent en espagnol: uncir, sencilla, encia, etc. (cf. Gorra p. 60). Or ce phénomène d'assourdissement doit être ancien puisqu'il a précédé nécessairement la transformation de g+c, i en y (Cf. Mohl. Chron. p. 310). Ce qu'on écrivait ng, se prononçait donc souvent nts dans le latin hispanique de cette époque. Dès lors ng pourrait être un simple épel inverse qui aurait autant de raison d'être que mence, et qui établirait pour le  $6^{\circ}$  siècle déjà l'assibilation de la gutturale devant e, i.

Quant aux cinq formes: sussitabit IHC. 95 (6° s.), vixcit 839, escimius 2304, Fesenia 1426, Prixsilla IHC. 389, je crois devoir les rejeter en tant que preuves de l'assibilation de c + e, i.

vixcit semble n'être qu'une maladresse de lapicide. Les graveurs ont toujours été embarassés par le son double de l'x. Ils étaient toujours tentés de tomber dans la redondance et la décomposition. On rencontre à chaque instant : xs, cx, xx, cs au lieu d'un simple x. Fesenia est une leçon tout à fait douteuse.

D'ailleurs ces cinq formes ont ceci de commun qu'elles rendent x par sc ou réciproquement sc par x. Or il est probable que ce phénomène était distinct de l'assibilation du c+e, i. A une époque où les cas de sifflantes pour c+e, i manquent absolument, on constate déjà ss pour sc. M. Schuchardt I, p. 145 cite une longue liste de ces exemples dont plus d'un, il est vrai, est sujet à caution : sesentis, crexes, requiesit, xirpus, scitam, esce, Roscia (= Rossia) (2). Il s'agit simplement d'une métathèse entre ks et sk, comme il est certain qu'il s'en est produit souvent en latin vulgaire. C'est

<sup>(1)</sup> C'est ainsi, par exemple qu'en vieux français, l's du nominatif devient z (c'est-à dire ts) quand le mot se termine par n.

<sup>—</sup> C'est à cette raison aussi, je suppose, qu'on doit la graphie hispanique *Ilduarecentse* IHC. 231.

<sup>(2)</sup> M. G. Paris dans Rapp. Acad. Insc. bel. lett. p. 83 admet un traitement spécial pour sc + e, i tout en révoquant en doute plusieurs exemples de M. Schuchardt que j'ai omis ici.

ainsi que axilla devint ascella (Lindsay, p. 102), 3369, et que Priscilla en est venu à s'orthographier Prixsilla dans une inscription espagnole. Le développement du groupe sc en roman trahit de fréquentes métathèses. En français sc devient régulièrement cs devant o, u et souvent devant e, i (Cf. Wallensköld dans Mélang. Phil. Rom. offerts à K. Wahlund. 1896) (1). En espagnol, la métathèse n'est pas constante, puisque sc aboutit généralement à ts, mais elle existe sporadiquement. L'ancien espag. dejenjo, par exemple, paraît bien remonter à dexensus pour descensus. Or, ce groupe cs perdit assez tôt son élément explosif. Il devint s devant consonne. Devant voyelle, il aboutit à ss en italien, à s mouillée dans les autres régions. Dès lors, il est aisé de comprendre comment sc fut très tôt remplacé par une sifflante (2).

Les quatre formes des inscriptions d'Espagne résument tous ces phénomènes : vixcit et escimius représentent la métathèse de x à sc; Prixsilla montre le processus inverse. Sussitabit, aussi, mais en affirmant de plus la disparition de l'explosive au 6° siècle.

Voici ce qu'on peut conclure des exemples énumérés ci-dessus quant à la date de l'assibilation de c+c, i en Espagne. La forme Sciprianus fixe le  $6^{\circ}$  ou tout au plus tard le  $7^{\circ}$  siècle comme terminus ad quem de l'assibilation de c devant e, i; mence de la  $2^{d_0}$  moitié du  $7^{\circ}$  siècle renforce cette conclusion et a fortiori, obolconenge, du  $6^{\circ}$  siècle.

Si l'on compare l'Espagne à la Gaule, on voit que dans cette dernière région, les témoignages écrits de l'assibilation de c+e, i ne paraissent qu'au  $8^{me}$  siècle (Cf. G. Paris. Annuaire de l'École des hautes études, 1895), bien que le phénomène y soit, sans doute, plus ancien (5).

<sup>(1)</sup> Comptes-rendus dans Romania XXVI, 103 par M. G. Paris.

<sup>(2)</sup> Il est vrai que l'on n'a guère d'exemples d'ss pour x avant le 3° ou 4° siècle, mais il est certain que la gutturale avait disparu avant cette date et si l'on a plus souvent ss pour x issu de sc que pour x primitif, cela provient seulement du fait que dans le 1er cas, il n'y avait pas d'orthographe traditionnelle.

<sup>(3)</sup> M. Max Bonnet cite un jeu de mots de Grégoire de Tours qui est assez suggestif : " gazetum : acctum ".

L'Italie présente d'assez nombreux exemples de c + e, i rendus par une sifflante déjà bien avant le 7° siècle.

D'après M. Cuervo (op. cit.) et M. Gorra (Ling. Let. spag. p. 57, sqq.) le succédané de c+e, i intervocalique serait sonore en castillan comme celui de ci. L'assibilation de ci et celle de c+c, i seraient donc à peu près simultanées.

Il est curieux de constater que le premier exemple de l'emploi d'une sifflante pour rendre ci apparaît dans une inscription où l'on trouve précisément aussi un des premiers témoignages de l'assibilation de c+e, i. Ces deux phénomènes sembleraient donc avoir confondu leur destinée en Espagne comme en Italie (1).

(1) M. Mohl et quelques autres philologues reculent beaucoup plus haut l'altération du c devant e, i. Il est vrai que ce fait peut s'êtro produit dans l'idiome du bas peuple bien avant de s'être généralisé dans la langue courante un peu soignée. D'ailleurs, le signe c changeant de valeur en même temps que se modifiait le son qu'il représentait, les lapicides qui n'étaient pas dépourvus de toute notion orthographique, n'étaient guère exposés à écrire s pour c. De fait, les quelques graphies révélatrices de sifflement que nous avons pu recueillir sur les inscriptions tardives ne sont que de véritables accidents. Malgré tout cela, je crois qu'on ne doit pas et même qu'on ne peut pas reculer l'assibilation aussi loin que le fait M. Mohl.

1º Fût-il prouvé que les palatalisations italiennes remontent directement à une altération des gutturales, opérée déjà dans les dialectes ombriens prélatins et que par conséquent le c+e, i était palatalisé depuis une haute antiquité en Italie, cela n'obligerait nullement à reculer aussi loin, le  $\check{c}$  et le ts des provinces puisque le latin provincial remonte à un idiome relativement pur d'italismes.

2° La sifflante peut avoir été importée bien après la colonisation. M. Mohl, lui-même, admet qu'elle n'arriva en Espagne que longtemps après la conquête. Dès lors, elle peut aussi bien avoir été importée au 4° siècle que sous Auguste.

3º La grande extension du phénomène d'assibilation sur le sol roman n'exige pas nécessairement qu'il remonte à la romanisation. D'autres faits aussi généraux, comme par exemple la diphtongaison d' $\ddot{o}$ ,  $\ddot{e}$  ne se sont certainement pas répandus avant la fin de l'empire.

 $4^{\circ}$  En tous cas, rien ne pourrait nous forcer à admettre l'existence du son sifflant moderne dès les débuts de la romanisation Pour que c + e, i

§ 6. Gutturale sonore pour gutturale sourde initiale.

Le c latin est rendu par g dans quelques mots romans, surtout devant r et devant a. Nous avons des transformations analogues dans certaines formes épigraphiques.

On a par exemple:

Grassidianus 1030, qui nous fait songer au franç. : gras de crassus (cf. le wallon : cras).

Gloutius 2323 = Cloutius, nom celtique, des plus répandus en Espagne (1).

Gamili XV. 2776 \ nous montrent g pour c latin devant a, Gadius XV. 4429 \ comme l'italien gabbia, le hennuyer gayole pour cavea, caveola, l'ital. gatto de cattus, etc.

Quant à la transformation de Callaecia en Gallaecia, elle est évidemment intentionnelle, due au désir de rappeler l'origine celtique de plusieurs peuplades de cette région, par un rapprochement avec le mot Gallus.

— Notons, enfin, d'une manière générale, que rien n'est plus commun dans les inscriptions que C pour G et que le cas inverse peut donc aussi se présenter, sans qu'il faille nécessairement toujours y chercher une autre explication que la maladresse avec laquelle le lapicide a dessiné ses C ou ses G.

(A continuer).

A. CARNOY.

ait évolué dans presque toute la Romania vers le sifflement, il sufflt de supposer que devant e, i, le c latin avait une propension à se palataliser, qu'il était par exemple un k antérieur analogue, peut-être, au k des dialectes néerlandais du Brabant dans kees, ketel, kieken, etc.

<sup>5°</sup> Malgre tous ses efforts, M. Mohl n'a pu découvrir une seule preuve convaincante de l'assibilation de c+e,i, à une époque ancienne. Il doit avouer lui-même que les inscriptions ne fournissent avant le 4° siècle aucun autre indice de l'altération du c que la confusion entre ci et ti, laquelle, avons-nous vu. peut admettre bien d'autres interprétations. Quant aux mots obscurs: sozzo, panza, lézard, scuiro, ils sont loin d'avoir l'importance que M. Mohl leur attache.

<sup>(1)</sup> L'hésitation entre c et g initiaux s'est encore produite dans un autre mot celtique kambos = courbé (cf. cambodunum, camboritum, bret. cam (courbé) irland. camm (louche) d'une racine qui a donné le picard cambe, le français du S.-E. šamb, mais l'ital. gamba, le franç. jambe.

## Le Bouddhisme d'après les sources brahmaniques.

# I. Sarvadarçanasamgraha (fin).

#### APPENDICE.

## Pratityasamutpāda.

Les informations de Mādhava sur le Pratītyasamutpāda (20. 21—22. 2) sont empruntées par l'intermédiaire de traités brahmaniques antérieurs, à un sūtra bouddhique, le Çālistambasūtra. Nous connaissons ce sūtra par la traduction tibétaine du Kandjour (Le Dr Stein a découvert récemment quelques feuilles qui appartiennent peut-être à une traduction différente; voir la planche XVI de son « Exploration in Chinese Turkestan ») et par les fragments cités dans les commentaires sanscrits. Ce texte est trop intéressant, il appelle de trop nombreuses observations, pour qu'il ne soit pas utile de lui consacrer une étude spéciale et de le publier in extenso.

Arrêtons notre attention sur les points indispensables à l'intelligence du Sarvadarçana.

Définition du pratītyasamutpāda (Çālistambasūtra): tatra pratītyasamutpādalakṣaṇam samkṣepata uktam bhagavatā: "idampratyayatāphalam; utpādād vā tathāgatānām anutpādād vā sthitaivaiṣā dharmāṇām dharmatā iti yaiṣā dharmatā, dharmasthititā, dharmāpariṇāmatā, pratītyasamutpādānulomatā, tathatā, avitathatā, ananyatathatā, bhūtatā, satyatā, tattvam, aviparītatā, aviparyastatā iti ».

Le pratītyasamutpāda procède par rythme de *pratyayas* et rythme de *hetus*; il est double, *bāhya* (processus du monde extérieur) et *ādhyātmika* (processus du moi, corps et intelligence).

- I. Mādhava a eu tort de scinder la définition et d'en appliquer la première partie au pratyaya°, la seconde au hetu-upanibandha.
  - II. Idampratyayatā[mātra]phalam.

Mādhava comprend: idam (= kāryam) hetusamavāyaphalam: ceci (c.-à-d. l'effet) est le fruit du concours des causes.

Cette construction doit être écartée. Idampratyaya est un composé; anye = kāryād anye; ye pare pratīyante, te pratyayāh; pratyaya = ce vers quoi va le kārya : comme cela résulte de l'expression : tat pratītya = tat prāpya; idampratyayatā = le fait d'avoir cela pour cause. La glose de Mādhava ajoute : mātra, qui n'est pas représenté dans le tibétain, mais cp. Bodhic. 307. 9.

- III. Le paragraphe sur la production du bourgeon constitue l'exposé du « bāhyasya pratītyasamutpādasya pratyayopanibandha ». Le hetūpanibandha réside dans la succession : semence, bourgeon, feuille, tige ... fleur, fruit.
- IV. Utpādād vā tatnāgatānām .... Nous traduisons : qu'il y ait ou non apparition de Tathāgatas, la nature des choses reste la même, c'est-à-dire leur nature d'effets et de causes.

Anulomatā = imasyotpādād idam utpadyate; pratilomatā = imasya nirodhād idam nirudhyati. (Mahāvastu II. 285. 7, etc.)

#### CORRECTIONS ET NOTES ADDITIONELLES.

- Note 2. Au lieu de 4. 11 lire 4. 14.
- Note 3 La stance est de Dharmakīrti (voir page 55, n. 1). La leçon de Gough ou celle de la *Kandalī* sont seules admissibles.
- Note 7. Dharmakīrti traite cette question dans le Hetubinduprakaraņa (Mdo XCV fol. 357a).
- Note 11, ligne 15. "A ceux qui n'admettent comme pramana que le seul pratyaksa il faut demander: reconnaissez-vous comme pramana le seul cas individuel de pratyaksa dont vous avez actuellement conscience, ou tout pratyaksa?... (lire yatsvarupam...).

Le pratyakşa atīta est un pratyakşa-ābhāsa.

Nous lisons p. 8, l. 17: paragatā vipratipattis ...

- Note 13. La stance est de Dharmakīrti, Pramānaviniçcaya (Mdo XCV) fol. 260 b 1.
  - Page 8, 1. 22, lire: prakrāntam et non parā.
- Note 17. Effacer la note jusque: ... cloka correct.
- Note 20. Pour la définition de l'existence, Dharmakīrti, Pramāņavārtika (XCV) fol. 223 a 1.
- Note 25. Lire *Tatp.* 268. s prasangaviparyaya prasanga inverse.
- Note 29. Cette stance est citée Abhidharmakoçav., Ms. Burn. 471 a, avec la lecture : asatphalam.
- Note 30. Peut-être : « Si vous dites que la nature propre de l'être consiste en ce qu'il ne produit l'effet ... ; nous répondons : qu'il prenne garde ...
- Note 37. Lire: sattā çaktir ... Effacer la deuxième partie de la note.
- Note 39. Lire: parakṛte nāpi ... Traduisons: L'être n'est pas immuable, car dans cette hypothèse, un autre, [l'upakāra], aurait beau agir [ou être modifié], l'être n'agirait pas ni ne serait modifié; et si vous admettez qu'il est variable [tantôt samartha, tantôt asamartha] vous admettez la momentanéité ...
- Note 42. Il faut, pensons nous, lire: prayojako, gauravao.
- Note 43. Le rapport du sāmānya avec les individus sera ou bien « kārtsnyena », tel le rapport du guṇa (qualité) avec les dravyas : tout le guṇa se trouvant dans chaque parcelle (bhūtakaṇa) — ou bien « avayavaçaḥ », tel le rapport du cordon avec les perles : un fragment déterminé du cordon se trouvant dans chaque perle.
- Note 47. A signaler aussi le 5<sup>me</sup> chapitre du Pramāņasamuccaya de Dignāga.
- Note 48. Cp. Tatp. 300. 12, Petavatthu, II. 1: samsaramocaka.
- Note 54. Col. Jacob, Handful ..., p. 6: the maxim of the semisenile woman.
- Note 55. Bhikṣupādaprasāraṇanyāya = the maxim of a beggar's obtaining a footing [in a patron's house] Col. Jacob, p. 29.
- Note 63. La double négation est inutile: " Le dṛṣta° n'est pas comme le svapna°: il est admissible ...

Note 74. Ces arguments des Vijñānavādins sont exposés par Dignāga dans Alambanaparīkṣa (Mdo XCV).

Note 85. Voir Wassilieff p. 307 (327).

Note 94. Comparer Sāmkhyakārikā 64: ... viçuddham kevalam utpadyate jūānam.

La stance Tatp. 60. 27 = nirupadravabhūtārthasvabhāsya viparyayaiḥ | na bādho 'yatnavattve 'pi buddhes tatpakṣa-pātataḥ.

Note 106. Voir Col. Jacob, p. 17: "Some stupid person is supposed to argue that cowdung is identical with milk, because it comes from the cow; hence (this maxim) is used to denote an utterly absurd argument or statement.

Note 107. Effacer la note.

Note 112. Théorie opposée (Çlokavārt. 279. 3): na cārthākāra evāyam jūānārūḍhaḥ pratīyate; na hi so 'ntaḥpraveçāya paryāpto nārthahānaye.

Note 119. Voir aussi Tatp. 145.

Note 124. Voir Tatp. 463. 24, Vivaranapr. 188, Nyāyab. 103. 7.

Note 126. Lire Kalpataru 278. 22.

Note 134. duḥkhāyatana, voir Sarvadarç. s. 116. 1.

Note 150. Ajouter  $T\bar{a}tp$ . 464. 1.

Note 155. Voir Kandalī 190. 25.

Note 160. Un jeu de mots sur buddhi-bauddha, *Milinda* (Rhys Davids) I. 118.

Note 172. M. Vyut. 232. 12: baddhakakşyah — Hopkins, Great Epic, p. 88 sur digvāsas.

Note 177. Même comparaison Abhidh. k. v. (Ms. Burn.) 482 b 9.

Note 186. in fine. La stance Çikṣās. doit s'entendre: son existence (apparemment établie) par l'āgama est démentie par l'āgama et le raisonnement.

## INDICES.

Les nes renvoient aux notes ou au texte auquel celles-ci se rapportent.

#### I.

## AUTEURS, LIVRES, SECTES.

Abhidharmakoça 29 et 177 (Add.). Bodhicittavivarana 157. Alambanaparīksā 74 (Add.). Bauddhas 163, 170, Jinadatta 162. Mādhyamikas 15. 51-68. 78. Jainas 172. 170. Jñānacrī 36. Yogācāras 15. 47. 69-95. 170. Dharmakīrti 3. 7 (Add.) 11. 20 192. (Add.) 72. 79. 85. 86. 91. 152. Lankāvatāra 61. 157. Dignāga 47 et 74 (Add.) 152. Vātsīputras 148. Nāgārjuna 77. 157. Vijnānavādins. Nyāyabindu, passim. Vivekavilāsa 162. Prabhācandra 199. Vaibhāşikas 15. 77. 148-156. Pramāņavārtikakārikā 3. 20 170. (Add.) 85. Çālistambasūtra App. Pramāṇaviniccaya 11. 13 (Add.) Saraha 58. 79. 85. 86. 91. Siddhasena 188. Pramānasamuccaya 47(Add.)152. Sautrāntikas 15.77.95-147.170. Prameyakamalamārtanda 99. Praçastapāda 44. Hetubinduprakarana 7 (Add.).

#### II.

#### CITATIONS.

Les citations non métriques sont marquées d'un astérisque.

anyatra vartamānasya ... 45. apratyaksopalambhasya ... 72. arthān upārjya bahuço ... 160. artho jñānānvito ... 169. arthena ghaṭayaty enām ... 112. \*ardhajaratīyanyāya 54. avibhāgo hi buddhyātmā ... 86. avedyavedakākārā ... 91.

\*asataḥ saj jāyate 59.
ākārasahitā buddhir ... 170.
āçāmodakatṛptā ye ... 87.
idam vastu balāyātam ... 62.
\*idampratyayatā ... 138.
ekākinī pratijñā hi ... 10.
kalpanāpoḍham abhrāntam ...
152.

kāryakāraņabhāvād vā ... 3. \*kāçakuçāvalambananyāya 179. kusume bījapurāder ... 178. kṛtapranāçākṛtakarmabhoga ... 188. krttih kamandalur ... 170. ksanikāh sarvasamskārāh... 169. \*gato 'stam arka ity ukte ... 16. gambhirottānabhedena ... 158. \*gomayapāyasīyanyāya ... 106. grāhyam vastu pramānam ... 154. jñānendriyāņi pañcaiva ... 161. tathā kṛtavyavastheyam ... 91. \*tathagatanam utpadad anutpadād vā ... 138. tat syād ālayavijñānam ... 115. duhkham āyatanam ... 164. duḥkham samsāriņah skandhāh... 166. deçanā lokanāthānām ... 157. dve satye samupāçritya ... 63. na yāti na ca tatrāsīt ... 45. na satah kāraņāpeksā ... 60. na san nāsan na sadasan ... 58. nānyo 'nubhāvyo buddhyāsti ... 79. nāpy ekaiva vidhā ... 39. nirupadravabhūtārtha°94(Add.) pancendriyāņi çabdādyā ... 167.

parasparavirodhe hi ... 22. paricchedāntarād yo'yam ... 100. parivrāţ kāmukaç cāpi ... 64. pratyakşam kalpanāpodham ... pratyaksam anumānam ca... 169. pramānyetarasāmānyasthiter ... buddhyā vivicyamānānām ... 61. bauddhānām sugato devo ... 163. \*bhiksupādaprasāraņanyāya 55 (Add.). yatrāsau vartate bhāvah ... 45. yat sat tat kṣaṇikam yathā jaladharah ... 36. 179 (19. 34. 36). yad antar jñeyatattvam ... 101. \*yad vedyate yena vedanena ... yasminn eva hi samtāne ... 177. rāgādijňānasamtāna° 170. rāgādīnām gaņo yasmāt ... 168. varsātāpābhyām kim vyomnah... 29. vişayatvavirodhas tu ... 109. vişayākāra evāsya ... 112. vyāghātāvadhir āçankā ... 6. satkena yugapad yogāt ... 77. sajātīyāh kramotpannāh ... 186.

#### III.

akṛtābhyāgama 177. 187. aṅgulyagra 78. acchamati 120. aṇu 76. 77.

atadvyāvṛtti 47. 112. atiçaya 28. 31. advayalakṣaṇa 159. adeçanā 157.

sahopalambhaniyamād ... 85.

adhipatipratyaya 122. adhisthana 53. adbyavasāya, °seya 50. 132. 150. 153. adbyāsa 53. anartha-ja, ogrāhin 153. anādivāsanā, oviparyayavāsanānirodha, °samtati 84. 93. 94. 177. anāsthā 147. anukūlavedanīyatva 56. anugatatva 42. 46. 56. anugāmin 177. anupalambha 7. anubhavajanman 153. 156. anumāna 154, °pramāņatva 11-13. anumeyatā arthasya 108, 149. anulomatā pratītyasamutpādasya (App. in fine). anuvittatva 46. anekadeçavıttitva 46. anta 175 (°drsti). anyathākhyātivāda 53. anyavyāvrttirūpa 47. anyāpoha 47. anvaya 4. apoha 47. 112. abhiprāya 69. 157. abhedin (jñāna) 100. abhrānta 152. arthakriyā-kārin, °samartha 20. **33**. 50. 153. 181. arthakriyānirbhāsa 155. artha-prāpti, °pratīti 112. 155. 156. °pratyakşatā 72. arthasārūpya 112.

avabhāsa 83. avayava, oin 43. 75. avasthitatva 178. avidyā 128. avinābhāva 2. 3. avisamvāda 105. 153. 155. avyaktacintaka 160. asa mvāda 153. ahainkārāspada 115. ākāra 100, °arpakatā 109. 191; °ullekhin 115, °dhārin, °ādhāyaka 193; sākārajūāna, rirākāraº 192, nīlaº, jñānaº. agama 186. ācāra 67. atmoccheda 65. ādhyātmika pratītyasamutpāda 143. āmrabīja 177. āyatana (dvādaça) 161.167, °pūjā 160, dharmaº 167. āryasatya 135. 164. ālambana 122. 190. ālayavijūāna 114. 115. 118. āçāmodaka 87. idamtā 53. 99. 115. idampratyaya 138. App. indriya (et jñāna) 73, jñāna°, karma° 161. 167, °cintaka 160, °ja 154. uttāna 158. udaya, mahā° 94, vimalajñāna° 145. upakāraka 31. upakleça 133. upadeçabheda 147. 157. upaplava 94. 100, 153.

upalambha 7. 72. ullekhin 115. ekadeçena samyoga 75. ekasamtati 114. aikyam anekeşu 186. katham ca na 172. katham cid asti 172. kamandalu 170. kartar 176. 186. karmaphalasambandha 175. kalpanā-jňāna 132. 151. kalpanāpodha 152. kādācitkatva 114. kāraņatvena visayabhāva 74.109. kārtsnyena 75. 77. kāryakāraņabhāva 3. 173. 177. kāla 18. kālpanika 96. kurvadrūpa 32. krtavipranāça 177. 187. krtti 170. krtsnaikadeça ... 75. keça, keçonduka 90. 92. kramākrama 21. 33. kleça 133, okarman 177. kṣaṇa, °bhaṅga 18. 37. 50. 56. 163. kşanikatva 19. 21. 36. 49. 109. ksepa 21. gambhīra 158. grāhaka 85, 101, 186, 189 (grāhya°). grāhya (et adhyavaseya) 50. 150, atīta, vartamānāvabhāsa, bhinna, bhinnakāla 73. 109. guna 43. gomayapāyasīya 106.

ghatayati 111-113. caturvidhā bhāvanā 17. 65, decanã 16. catuskotivinirmukta 58. candramasi (ekasmin ... dvitvāvabhāsa) 83. citta, caitta 120. 127. 130. cidvyatirekin (vişaya) 74. cīra (cīvara) 170. cetanasamtānāntara 114. jagadāndhya 70. jadatā 195-198. janyajanakabhāva 112. jñāna-svarupa . 100, °pratibhāsa 50, °prakāça 72, °samtāna 170, ºudaya, tattvaº 135. 145, ºpratyakşatā 72, °ākārasya āropa 95, °ākārārpaņa 109. jñeyarūpa 101. tadutpatti (hetu) 7. 80. 102. tattva 58. 62, ojnāna 135. tāttvika 63. tādātmva 8. 80. tīrthainkara 48. taimirika 90. 92. darpanādivat 193. digdeçabheda 77. digvibhāga 77. dharmadharmatā, osthititā 141. App. dharmāyatana 167. duhkha-bhāvanā 48. 131, °āyatana, °sādhana 134. 166. drsta 53. drstārthavyavahāra 63. devatā 163. deçanā-bheda(upadeçaº)147.157. niranvayanāça 185. nirālambanavāda 79. nirodhasatya 135. nirbhāsa 153. 155, vastu°. nirvikalpaka 151-153. nīla-dhī, °ākāra 85. 109. 112, °ābhāsa 114.123, anīlavyāvṛtti 47. nairātmya 14. patita (samtatio). paramārthasat 20. 50. paripāka (vāsanāº) 114. paryanuyoga 66. pudgalavāda Intr. n. 2. purusa 160, °artha 14, °antaravrtti 11. pūrvāhnabhojana 170. prthak 50. prthivī 140, ... ākāça Intr. 2. prakrstamati 65. pratipattar 99. pratibhāsa 104. 153. pratisedhahetu 12. pratītyasamutpāda 137-143. pratyaksa 7, 12, 132, 152, 154, °ābhāsa 11, °vişaya 50. pratyaya, pravrttio, ovaicitrya 114; prācīņa, uttara 176. pratyayopanibandha, App. pradipavat 78. prabodha 114. 124. pramadātanu 64. pramānaphalavyavahāra 95. 112. pramāņa 11. 63. 96. 112. pravāha 80. 94. 130. 176. (vijñānaº). pravitti-vijnana, opratyaya 114-115.

prasanganumana, oviparyaya 25. 26. preta 64. phala, pramāņaº 95. 112. phalonmukha 32. bandhyāputravat 103. bahirvat 101. bāhya pratītyasamutpāda. bāhyārtha-anumeyatva, °pratyakşatva 15, °vādin 69. 95. bahya-çūnyatā 15. 69. 79, °abhāva 73-78. buddhi 88. 161, °bheda 15, °ākāra 170, °ātmā 86. bodharūpa 124. bauddha (buddhi) 160. bhavamoksa 189. bhāga (vijňānasya) 100. bhāvanā, kṣaṇikaº ... 14.57.65. bhiksu 170. bhinnakāla (grāhya) 107. 109. bhūtakana 43. bheda, deçanãº, upadeçaº, ºvāsanā 84, °pratibhāsa 104, grāhyagrābaka°, nīlataddhiyoh, nīlādigrāhyaº 85. 99. 101. 192, °aprathana. bhautika 160. bhrāntatva 104. bhrānti-vijnāna 85. 88, °ākāra 100. maniprabhā 156. manas 161. manomodaka 87. mahodaya 94. māna 112. 154. mānasa āyatana 167.

mārgasatya 14. 135. 145. 169. muktakaccha 172. mukti 48. 145. 169. 170. meya 112. maundya 170. yoga 66. yogijnāna 119. yogivyavahārasatya 64. rakta-pata, °ambara 170. 172. rūpaskandha 129. lākṣārasa 178. lingāni (trīni) 3. lokavyahārasatya 64. vastu 50. vastu-nirbhāsa 153, °sat 95. vāsanā 84. 93. 114. 118. 176, vişayaº, karmaº, ºvaicitrya, vāsyavāsakayoh sanibandha 178. vikalpa, sa°, nir° 132. 151, °vijñāna. vikāra, okṛti 29. vicārāsahatva 62. vijnāna, ālayao, pravṛttio, opravāha, °pratyaya, sat 121, °skandha 130. vijnānamātravāda 69-95. vittisattā 113, samo. viparyaya 26. 94. viparyāsa 86. vimalajñānodaya 94. 115. viruddhadharmādhyāsa 34. vivasana 172. viçiştanişedha 51. vişaya-tva 74. 109, °janyatā 153. 4. visic 172. vīrya 87.

vedanā 80. 131. vaineya 147. vyatireka 4. vyavadāna 94. vyavasāya, °seya 132 (50. 150). vyavasthāpyavyavasthāpakabhāva 112. vyavahartar 89, °hāra 63. vyāghāta 5. 10. vyoman 60. çakti 37. 178. çimçapā 8. çünyatā 15. 55. 61. 65. 159, sarva°, bāhya°. samyagjñāna 155. samvāda, avio 153. 5. 6. samvitti 112. 3. samvrti 63. samsārin 166. samskāra 133. samkrānti 178. sankleca 94. samgha 170. samjñāskandha 132. satkāyadrsti 168. sattāsāmānyayogitva 40. sattva 20. 35. 37. 40. 42. 181. satya, samvṛtio, paramārthao 63. 64 ; upadeçabheda. āryasatya 135. sadrça 46. saintati, saintana 50. 114. 170. 176. 186, samtānin 186, eka°, °antara, sva°, anādi°, vijnāna°, cetana°, ālayavijñāna°. samanantarapratyaya 122. 4. samartha, arthakriyāº 23. 35.

samudăya 135. 136.
savikalpaka 132. 151.
sahakārin 27. 30, °pratyaya 125.
sahopalambha 85. 96.
sāmvyavahārika 63.
sāmagrī 35.
sāmānya 40-47.
sugata 163.
sūtrānta 146.
skandha 128. 166.
sthāyitva 56. 173.
svacchasamvitpravāha 94.
svapnavyavahāra 63.

svapratibhāsa 153. 156.

svabhāva 59, (hetu) 3. 8. 11.
svabhāvānutpatti 61.
svarūpasattā 42.
svalakṣaṇa 49. 50. 156.
svavacanavyākṛta 11.
svaviṣayasarvagata 44.
svasamvedana, °samvitti 70. 78.
112.
svasamtāna 114.
svasambandhin 44.
hetu 3, °pratyaya 122.
hetūpanibandha (pratītyasamutpādasya) 141-3.

# II. Sarvasiddhāntasamgraha.

Ce traité ne nous est connu que par un manuscrit en caractères télugus, actuellement déposé à la Bibliothèque de l'India Office. M. J. Eggeling l'a décrit et analysé p. 789 du Catalogue sous le n° 2442. Il le définit : « an elementary review of the philosophical systems, (wrongly) ascribed to Çańkarācārya. « Ces systèmes sont les suivants : 1, lokāyatikapakṣa (15 çlokas); 2, ārhatap. (16) : 3, mādhyamikap. (17); 4, yogācāryap. (9) 1; 5, sautrāntikap. (7); 6, vaibhāṣikap. (4)²; 7, bauddhap. (33); 8, vaiceṣikap. (40); 9, nayyāyikap. (44)¹; 10, prābhākarap. (13); 11, bhāṭṭap. (40); 12, Kapilavāsudevap. (40); 13, Patañjalip. (68); 14, Vedavyāsoktabhāratap. (61); 15, vedāntapakṣa (104).

Le Sarvasiddhanta est comme le Sarvadarçana, tout au moins pour ce qui concerne le Bouddhisme, un ouvrage de deuxième ou de troisième main. Il n'en contient pas moins des détails qui méritaient par leur précision d'être relevés.

Nous n'avons pas noté les modifications apportées aux lectures du Ms. en ce qui concerne l'anusvāra. Le Ms. donne sāmpratam (I. 1), pratikṣi-pamti, ālambana, pamca skamdhā bhavamti, etc. De même pour le visarga: bāhyas so, uktah so. Nous avons signalé des particularités plus notables, fréquentes dans les Mss. du Sud: samn nāsan (III. 7), kimn nu (VII. 26), anumīyyate (V. 2).

Sic.

<sup>(2)</sup> M. Eggeling n'a pas distingé le chapitre des Vaibhāṣikas de celui des Bauddhas.

## III.

bauddhāḥ kṣapanakācāryapranītam api sāmpratam

- 1. pakṣam pratikṣipanty eva lokāyatamatam yathā. caturṇām matabhedena bauddhaçāstram caturyidham
- adhikārānumāpyena tatra tatra pravartakam. jñānam eva hi sābuddhir na cāntaḥkaraṇam matam,
- 3. jānāti budhyate ceti paryāyatvaprayogataḥ. trayāṇām api bauddhānām buddhir asty avivādataḥ,
- 4. bāhyo 'rtho 'sti dvayor eva : vivādo yatra tadyathā : pratyakṣasiddhabāhyārthabuddhim vaibhāṣiko 'bravīt,
- 5. bud[d]dhyākārānumeyo 'rtho bāhyaḥ sautrāntikoditaḥ; buddhimātram vadaty atra yogācāryo na cāparam;
- 6. nāsti buddhir apīty āha vādī mādhyamikah kila :

na san nāsan na sadasan na cobhābhyām vilakṣaṇam,

- 7. catuşkoţivinirmuktam ta[t]tvam mādhyamikā viduḥ. yad asat kārakais tan na jāyate çaçaçṛṅgavat;
- 8. sataç cotpattir iştā cej janitam janayet paţam; ekasya sadasadbhāvo natarām upapadyate;
- 9. ckasya sadasadbhyām hi vailakṣaṇyam na yuktimat. catuṣkoṭivinirmuktam cūnyam tat[t]vam iti sthitam.
- 10. jätir jätimato bhinnä na vety atra vicāryate, bhinnä cet sāpi gṛhyeta vyaktibhyo guṇavat pṛthak.
- 11. avicāritasamdigdhā vyaktiķ kim pāramāņukī? svarūpam paramāņūnām vācyam vaiçeşikādibhiķ:
- 12. şaţkoṇayugapadyoge paramāṇoş şaḍaṁçatā, şaṇṇāṁ samānadeçatve kiṁ na syād aṇumātrakam?
- 13. brāhmaņatvādijātiḥ kim vedapāthena janyate, samskārair vā, dvayenātha, kathitam nopapadyate.

- vedapājhena cet, kar cit rūdzo depāntaram gataḥ samyakpajhitavedo hi brāhmajņajtvam avāpnuyāt.
- sarvasamskāravukto itra loke vipro na droyate, eatvārimeat tu samskārā viprasya vihitā yatah.
- 16. ekasański rayukta[h] syid viprah syid akhilo janah. ji tivyakty i trako irtho i tra nisty arthato nirūpite.
- 17. vijňánam api násty eva jňevábháve samarthite, ato mádhyamiko vakti sarvam cůnyam vicárite, iti mádhyamikapaksah.

## IV

atra mādhyamikenoktam çūnyatvam çūnyavādinā

- nirālambanavāde tu yogācāryo nirasyati.
   tvayokte sarvaçūnyatve pramāņam çūnyam eva te,
- 2. ato vādyadhikāras te na pareņopapadyate. svapakṣasthāpanam tad yat parapakṣasya dūṣaṇam ?
- kathani karoty atra bhavān viparītani vaden na kim ? avibhāgo hi bu [d]dhyātmā viparyāsitada[r]canaiḥ
- grāhyagrāhakasamvittibhedavān iva lakṣyate;
   mānameyaphalādy uktam jūāna[m] dṛṣṭyanusārataḥ,
- adhikārişu jāteşu ta[t]tvam ity upadekṣyati.
   buddhisvarūpam ekam hi vastv asti paramārthataḥ;
- 6. pratibbāsasya nānātvān na caikatvam vihanyate : parivrāţkāmukaçunām ekasyām pramadātanau
- kuṇapaḥ kāminī bhakṣyam iti tisro vikalpanāḥ,
   tathāpy ekaiva sā bālā; buddhitattvam tathaiva naḥ.
- 8. tadanyad yat tu jätyädi tan niräkriyatäm tvayä: kṣaṇikā buddhir evätha tridhā bhrāntiprakalpitā
- 9. svayamprakāçā tattvajāair mumukṣubhir upāsyate. iti yogācāryapakṣaḥ.

## V

vijňanamatram atroktam yogacaryena dhīmata.

- 1. jñānam jñeyam vinā nāsti, bāhyo 'rtho 'py asti tena naḥ; nīlapītādibhiç citrair buddhyākārair ihāntaraiḥ
- 2. sautrāntikamate [']nityo bāhyārthas tv anumīyate. kṣīṇāni cakṣurādīni rūpādiṣv eva pañcasu,
- 3. na şaştham indriyam tasya grāhakam vidyate bahiḥ. yo 'ktā tenāpi bāhyo 'rtho vānimetyotam asad bhavet
- 4. şadamçatvam tvayāpādya paramāņor nirākṛtam. ākāçadhātur asmābhih paramāņur itīritah,
- 5. sa ca prajňaptimātram syān na ca vastvantaram matam. sarve padārthā[h] kṣaṇikā bu[d]dhyākāravijr[m]bhitāh,
- 6. idam ity eva ca bhrāntāḥ svākārānumitāḥ sadā. vişayatvavirodhas tu kṣaṇikatve 'pi nāsti naḥ,
- 7. vişayatvam hi hetutvam jñānākārārpaņakşami. iti sautrāntikamatam.

#### VI

sautrāntikād alpabhedo bhāvo vaibhāṣike mate,

- 1. pratyakşa[tva]m tu bāhyasya, kva cid evānumeyatā. pūrvāparādibhāvena puñjībhūtāḥ sahasraçaḥ
- paramāņava evātra bāhyārthād anavasthitāḥ.
   dūrād eva vanain paçyan gatvā tasyāntikain punaḥ,
- na vanam paçyati kvāpi vallīvṛkṣātirekataḥ.
   mahī ghaṭatvam āyāti, kapālatvam tu te ghaṭāḥ,
- 4. kapālāni ca cūrņatvam, te punaḥ paramāņutām. [iti vaibhāṣikamatam]

### VII

caturņām api bauddhānām aikyam adhyātmanirņaye,

1. vyāvahārikabhedena vivadanti parasparam. buddhita[t]tve sthitā bauddhā, buddhivṛttir dvidhā matā,

- 2. jñānājñānātmikī ceti tatra jñānātmikī nijā. mūlājñānanimittottha[m] ka[lpa]ya[n]te na dhātujam
- prapaňcajálam akhilam çarīrabhuvanātmakam.
   paňca skandhā bhavanty atra, dvādaçāyatanāni ca,
- 4. sarveşām api bauddhānām tathāṣṭādaça dhātavaḥ. jñānasamskārasamjñānām vedanārūpayor api
- 5. samūha[ḥ] skandhaçabdārthaḥ, tattatsaintativācakaḥ. jūānasamtatir evātra vijūānaskandha ucyate,
- samskāraskandha ity ukto vāsanānām tu samtatiḥ, sukhaduḥkhātmakā buddhis tathopekṣātmakā ca yā
- 7. vedanāskandha ity uktaḥ, samjūāskandhas tu nāma yat, rūpaskandho bhavaty atra mūrtabhūtasya samhatiḥ.
- 8. rūpasyopacayaskandha[ḥ] kumbhādir anukalpitaḥ. pṛthivyā gandharūpādi, dravatvā[di] bhaved apām,
- 9. uṣṇatvain tejaso dhātor, vāyudhātos tu çītatā; eṣām caturṇām dhātūnām varṇagandharasaujasām,
- 10. piṇḍā jātāḥ pṛthivyādyāḥ, paramāṇucayā amī. çrotram tvak cakṣuṣī jihvā ghrāṇam pratyayapañcakam,
- vākpāņipādapāyvādi jňeyam karaņapaňcakam, sāmudāyikacaitanyam buddhiḥ syāt, karaņam manaḥ,
- nāmajātiguņadravyakriyāyogena pañcadhā.
   lingadarçanato jñānam, lingi nityānumānadhīḥ.
- 13. caturvidham yad ajñānam pramāṇāt tan nivartate, naṣṭe caturvidhājñāne mūlājñānam nivartate;
- 14. çuddhabu[d]dhyavaçeşo hi mokşo buddhamunīritaḥ. utpādasthitibhaṅgadoşarahitāṁ sarvāgamonmīļanīṁ grāhotsargaviyogayogajanitāṁ nābhāvabhāvātmikām tām antadvayavarjitāṁ nirupamām ākāçavannirmalāṁ
- 15. prajňāpāramitām janasya jananīm çṛṇvantu bu[d]dhy[arthinaḥ.

atistutiparair ukto yas tu vaiçeşikādibhih

- 16. īçvaro neşyate 'smābhi[h], sa nirākriyate 'dhunā. heyopādeyata[t]tvain ca mokṣopāyain ca vetti yah
- 17. sa eva naḥ pramāṇam syān, na sarvajñas [t]vayeritaḥ. dūram paçyatu vā mā vā, ta[t]tvam iṣṭam prapaçyatu:
- 18. pramāṇam dūradarçī ced, vayam gṛdhrān upāsmahe; deçe pipīlikādīnām samkhyājňaḥ kaç cid asti kim?
- 19. sarvaka[r]trtvam īçasya katham? tan nopapadyate; yadi syāt sarvakartāsāv adharme'pi pravartayet,
- 20. ayuktam kārayel lokān, katham muktim pravartayet? upekṣaiva hi sādhūnām yuktā sādhau kriyāgamau
- 21. kṣatakṣāravikṣepa[ṇaṁ] sādhūnāṁ sādhuceṣṭitam ! Içva[re]ṇaiva çāstrāṇi sarvāṇy api kṛtāni cet,
- 22. katham pramāņam tadvākyam pūrvāparaparāhatam? kārayed dharmaçāstram ced ekaçāstrapravartakah,
- 23. katham prādeçikasyāsya sarvakartṛtvam ucyate? Içaḥ prayojanākānkṣī çāntaḥ sṛjati vā na vā ;
- 24. kānkṣate ced, asampūrno; no cen, naiva pravartate; prava[rta]te kim īças te bhrāntavan niṣprayojane?
- 25. bhāgādīnām purīṣāder vartulīkaraņena kim? krīḍārtheyam prayṛttiç cet, krīḍate kim nu bālavat?
- 26. ajasram krīdatas tasya du[h]kham eva bhavaty aram : taptalohāditāpādyair īçenālpasukhe[c]chunā
- 27. prāņino narake kaşte bata prāņair viyojitāh; varapradānaçaktic ced, brahmahatyādikāriņe
- 28. svargam dadyāt, svatantraḥ san, narakam somayājine ; karmānuguṇadātā ced, īçaḥ syād akhilo janaḥ ;
- 29. dāne svatantrahīnaḥ san sarveçaḥ katham ucyate? evam naiyāyikādyuktasarvajñeçanirākriyā.
- 30. heyopādeyamātrajño grāhyo buddhamunis tataḥ. caityam vandeta cetyādyā dharmā buddhāgamoditāḥ,
- 31. anuştheyā na yāgādyā vedādyāgamacoditāḥ. kriyāyām devatāyām ca yoge çūnyapade kramāt

32. vaibhāṣikādayo bauddhā[ḥ] st[h]itāç catvāra eva te. iti bauddhapakṣaḥ.

#### III.

- Kşapanaka Bettler, insbes. ein nackt einhergehender Jaina-Bettler (P. W.).
- Comp. Sarvad. note 16. Ex conj.: adhikāry-anumāpyena == d'après les conclusions qui sont obtenues par les divers docteurs qualifiés. (cp. ci-dessous IV. 5)
   Ms.: anumāpyeṇa.
- 3. Le manas n'est pas un sixième sens (cp. ci-dessous V. 3) Comp. Dignāga cité Tātp. 97. 1 (na sukhādi prameyam vā mano vāstīndriyāntaram) et Vinītadeva, comm. du Nyāyabindu (Mdo, Tandjour, CXI, fol. 7a): yid-kyi dban-po ni ma yin-no, yid-kyi mnon-sum ni logs-cig-tu bstan-pai-phyir-ro = manaindriyan nāsti, mānasapratyakṣasya pṛthag uktatvāt.
- 5-6. Comp. Sarvad. note 15. Le Ms. lit.: yogācārya (de mêmo IV. 1, V. 1).
- 7. Voyez Sarvad. note 58. Ms. na samn nāsan.
- 8-9. Voyez Madhyamakavṛtti I. 1 et passim. Il ne peut y avoir production ni de ce qui n'est pas, asataḥ; ni de ce qui est, satas (le paṭa ne cesserait pas de se reproduire, de naître de lui-mêmc), ni de ce qui n'est pas et est en même temps (car une même chose ne peut pas à la fois être et ne pas être) ni de ce qui n'est ni sat, ni asat.

pața, neutre dans les Lexx.

- 10. jāti = sāmānya, comp. Sarvad. notes 40 et suiv.
- 11. Ms. vyaktibhyām gusthavat.
- 12. Ms. ṣaṭkoṅāyugapad (koṇa-ayugapad); mais voyez Sarvad. note 77.
- 13. Cette discussion des castes est appelée, semble-t-il, par le double sens du mot jāti. Comp. Vajrasūci (Weber, Académie de Berlin, 1866): notamment p. 236, § 12.
- 14. catvārinicat. Autorités pour ce chiffre dans P. W.; énumération, Cat. Oxford 30 B.

17. Mss. nāsty āvato nirūpite. Cp. Çlokavārt. 334, comm. l. 8: mādhyamikair uktam: arthābhāvād eva jñānam api nāstīti.

#### IV.

- nirālambanavādī? Le Çlokavārt. consacre un chapitre à ce vāda.
  - Objection longuement réfutée dans la Vigrahavyāvartanī, veir Muséon 1900, p. 225. — Comp. Çlokavārt. 249. 4: sarvathā sadupāyānām vādamārgah pravartate, adhikāro 'nupāyatvān na vāde çūnyavādinah.
- 3. Les Mādhyamikas se défendent d'avoir un système; ils se contentent de prouver que tous les systèmes sont absurdes; voir *Madh. vṛṭti* (Bibl. Buddh.) 16. 4.
- 4. Comp. Sarvad. note 86.
- 5. Ms. aty upadekṣyati En conformité avec les vues erronées des hommes, le jñāna est considéré comme māna, meya, phala grāhaka, grāhya, samvitti. Mais à ceux qui sont capables de comprendre, Bouddha enseigne que le sujet, l'objet et la pensée (samvitti phala) sont identiques.
- 7. Comp. Sarvad. note 64.
- 8. Nous sommes d'accord avec vous, Mādhyamikas, pour écarter la jāti, etc.
- Ms. bhrāntiprakalpatā. Le plus simple est de lire 'kalpanaiḥ; mais 'kalpitā donne un sens suffisant. svayamprakāçā, cp. Sarvad. note 79. buddhir ... upāsyate, voir ibid. note 160 et Addenda.

#### V.

- 1. Ms. vijñānamātramamtroktam.
- 2. Ms. anumīyyate.
- 3. Ms. dūpādisu. Comp. III. 3.
- 4. Nous ne pouvons que reproduire les leçons du Ms. Le télugu écrit souvent ye pour e initial, etc.; une lecture uktas n'est pas impossible.
- 5. Ms. syāt na. D'après cette stance les Sautrantikas tiennent

tout ce qui est « bāhya », les atomes compris, pour sāmorta « n'existant pas réellement ». D'après 6, les choses sont produites par les images intellectuelles; l'impression qu'elles sont là (idam iti, idamtā) est fausse: n'est-ce pas la thèse des Yogācāras? (cf. VII. 3). Mais l'auteur poursuit: « on les connaît par anumāna ..., en vertu de la forme qu'elles donnent à la connaissance ».

7. Comp. Sarvad. note 109.

## VI.

- 1. Ms. vaibhādike. Cp. Sarvad. note 149.
- 3. Ms. gatyā ; y et v se confondent aisément dans les groupes.

## VII.

- 1. Voyez Böhtlingk s. voc. vaiyavahārika.
- Ms. mūlajnāna°, °otthe, kayata. mūlājñāna = avidyā (cp. VII. 14),
- 4. Ms. dvādaçoo.
- 5. Sur samtati, voyez Sarvad. note 186. Sur les skandhas, ibid. note 128.
- 6. Ms. vāsanānām ttu.
- 10. Ms. pidā.
- 11. Ms. kāranapancaka. Cp. Sarvad. note 161.
- 12. Ms. sāmudayakao, kāraņam.
- 13a. Ms. lingadarçanako, lingi. linga hetu, pakşadharma.
- 13b. Ms. pramaņād yan. Le quadruple ajñāna est peut-être le quadruple viparyāsa, voyez Muséon, 1900, p. 236 et J. P. T. S. 1886, p. 15 (tenir l'anitya pour nitya, le duḥkha pour sukha, l'açuci pour çuci, l'anātmaka pour sātmaka).
- 14b. La délivrance consiste en ce qu'il ne reste plus que .... Cp. Sarvad. note 94, Sāmkhya kārikā 64.
- 15. Ms. (b) °bhāvātmiyatām, (d) buddhyārthinaḥ. —
  A. utpāda, sthiti, bhanga, les trois caractères du samskṛta
  (Abhidh. k (Soc. As.) fol. 231, Ang. n. I p. 152, Madh. vrtti)

- B. née du yoga, c'est-à-dire du viyoga de tout grāha et de tout utsarga, cp. Hopkins, J. Am. Or. Soc. XXII, 338.
- C. antadvaya, les couples d'antas, c'est-à-dire l'uccheda et le çāçvata, sarvam asti sarvam nāsti, négation-affirmation. Comp. *Madh. vṛṭṭi* (Bibl. Buddh ) p. 1, note 4. A cette stance comparer l'introduction de la Prajñā en huit mille articles: ākaçam iva nirlepām ... et p. 272.
- 16-30. De cette réfutation du théisme on peut rapprocher les discussions Bodhicaryāv. IX 119-126; Nyāyasūtras et Comm.
  4, 1, 21. Dans Tandjour, Mdo 112, fol. 214, un petit traité Içvarubhangakārikā de Samgharakṣita.
- 17-19a. Comparer la citation de Pārthasārathimiçra ad Çlokav. p. 83: kīṭasamkhyāparijnānam tasya naḥ kvopayujyate? dūram paçyatu mā vāsau? tattvam iṣṭam tu paçyati. (Voir J. R. A. S. 1902, p. 373). Les bouddhistes ne réclament pas pour leur maître l'omniscience que les déistes attribuent à leur īçvara, mais seulement " la connaissance du bien et du mal " (heya, upādeya). Cp. VII. 30.
- 19a. dece donne-t-il un sens satisfaisant?
- 19b. Réfutation du sarvakartriva.
- 20b. Ms. muktih. On peut lire muktah, mais c'est introduire un élément de discussion qui n'est pas en caue. Peut-être kārayan.

## VII.

- 21. Ironique. On peut traduire: "Il convient à un être bon (sādhau) de négliger les êtres bons; c'est vraiment la conduite d'un être bon que de verser de l'acide sur les plaies des gens de bien ». Que faire de kriyāgamau? Les déistes disent qu'Içvara agit par pitié mais sans porter atteinte à la loi de rétribution: svakṛtābhyāgamālopena pravartamānasya... (Tātp. t. 419. 15 Comp. Sarvad. note 187). kṛpāçamau?
- 22. Le premier pāda est incorrect.
- Ms. kārayad .... ved .... prādiçikasya. prādeçika, Çikṣās.
   125. s, 183. 10.
- 24. Ms. ĭçah, °kārikṣī.

- 26. Ms. kim nnu.
- 30. Ms. naiyāyaka°, grāhye.
- 31. caityam vandeta, exemple classique du culte bouddhique, voyez J. R. A. S. 1902, p. 373.
- 32. La littérature tantrique connait le kriyāyoga, le devatāyoga et plusieurs çūnyapadas superposés (de la Vallée Poussin, Bouddhisme p. 180). Mais sans doute ne faut-il pas chercher aussi loin l'explication de ce çloka. st pour sth est caractéristique des Mss. du Sud.

# COMPTES-RENDUS.

Eléments de Sanscrit classique par VICTOR HENRY, Paris 1902, Leroux — XIII. 284 (fait partie de la Bibliothèque de l'École française d'Extrême-Orient).

Le Manuel Sanscrit de mon cher maître et ami Abel Bergaigne remonte à près de vingt ans déjà, mais n'a point vieilli. Ai-je besoin de dire qu'il n'entre nullement dans mes intentions de le remplacer?... Mais peut-être les débutants me sauront-ils gré de leur avoir ménagé en ces modestes pages, qui m'ont coûté un dur travail, une initiation plus aisée, quoique infiniment moins attrayante ... Parmi les exercices j'ai fait une très large part au thème ... à titre de récapitulation constante des règles de la grammaire. Je suis convaincu que, du moins pour la majorité des intelligences, et dans l'étude des langues à grammaire quelque peu compliquée, le thème est un auxiliaire indispensable de l'enseignement grammatical ... Dans les phrases détachées qui composent ces thèmes, ... j'ai dispersé, au hasard de la rencontre nombre d'informations sur les idées, les mœurs, la mythologie ... Si dans cette orientation d'ailleurs toute élémentaire, j'ai englobé quelques renseignements sur l'époque et les croyances védiques, je ne pense pas qu'aucun m'en veuille faire un reproche ... Mais, pour tout co qui touche à la grammaire, mon livre est nettement, résolument et exclusivement sanscrit, et sanscrit classique. S'il ignore les prâcrits, si de parti pris il exclut le védique, à plus forte raison n'y rencontrera-t-on pas l'ombre d'une comparaison avec le latin, le grec ou tout autre des langues indo-européennes (1) ».

Le Manuel de Bergaigne est un livre admirable, de facture pâninéenne », et d'un Pānini qui préfère au guna la théorie

<sup>(1)</sup> M. Henry devrait plus nettement justifier une décision qui semble, à première vue, inexplicable,

des racines polysyllabiques et de l'ablaut. Livre admirable qui a pour vertu d'écarter de prime abord les volontés indolentes, mais qui multiplie comme à plaisir les difficultés de l'initiation. Les Eléments de M. Henry permettent au travailleur de pénétrer plus aisément, et j'en suis persuadé, plus à fond, la structure grammaticale du sanscrit. Je suis triste de ne pas les avoir eus jadis sous la main, car ils peuvent, dans une notable mesure, tenir lieu de Withney doublé de Bühler.

M. V. Henry est un professeur habile et consciencieux; il connaît, par une expérience déjà longue, les énigmes d'ordre secondaire qui troublent le sanscritisant à ses débuts. Nombreux sont les détails qui réclament une explication et qui rendent nécessaire en quelque sorte l'enseignement direct et oral. Je ne crois pas qu'un autre livre que le sien puisse aussi avantageusement remplacer le maître absent; il me parait presque indispensable aux autodidactes, qu'ils aspirent à l'Indianisme ou à la Grammaire comparée.

L'auteur ne s'étonnera pas si je regrette qu'il ait fait une place, si modeste soit-elle, au lexique et aux idées védiques : je n'y vois, vraiment, aucun avantage. Je ne comprends pas non plus pourquoi il a choisi comme morceaux de lecture quelques pages empruntées à la littérature dramatique et à l'Upanişad : mieux eut valu allonger les extraits du Pañcatantra. — C'est à mon avis une vieille erreur que de réunir dans les Anthologies des fragments disparates : pour le vocabulaire, le style, la syntaxe, la pensée, le débutant se condamne à un effort nouveau quant il passe du Pañcatantra aux drames ou aux Darçanas. — On a toujours admis qu'une bonne éducation de sanscritiste supposait l'étude, dès le début, des stances raffinées et du drame : illusion nourrie par nos souvenirs d'humanistes et par la lointaine influence des Paṇḍits!

Ce que nous appelons de tous nos vœux c'est une collection d'anthologies, consacrées à chacune des disciplines de la littérature et qui présentent à l'étudiant avec une histoire de cette discipline des textes capitaux, le lexique et les annotations nécessaires : tel par exemple le Manuel védique de Bergaigne-Henry. Maîs le Védisme par malheur est rebelle à ce mode d'exposé : pour avoir étudié neuf maṇḍalas, on no comprendra pas le dixième!; ct rien

n'a été fait d'analogue, ce me semble, pour le Tarka, pour le Vedānta, pour le Bouddhisme (1).

\* \* \*

ARTHUR A. MACDONELL, A Sanskrit Grammar for beginners, Londres, Longmans, 1901 — Prix 8 sh. — pages XX — 240, petit in-8°.

L'auteur, ainsi qu'il le rappelle dans la Préface (pages III-VI), a publié en 1886 un abrégé de la grammaire de Max Müller (1870). Comme M. V. Henry il apporte dans l'enseignement de rares qualités de méthode et de précision; on connaît ses vastes travaux de lexicographe. Sa grammaire avait obtenu, voici quinze ans, la faveur des maîtres et des étudiants ; allégée de toutes les données védiques (groupées dans un appendice, p. 221-228), enrichie de paradigmes nouveaux (passif, parfait) et de paragraphes mi-lexicographiques, mi-syntactiques, sur les particules et les formes verbales de valeur purement formelle (§ 179), M. Macdonell nous la présente aujourd'hui comme complètement renouvelée: " It is practically a new book " — " Tout a été modifié excepté les paradigmes qu'on ne pouvait, sans désavantage, remplacer par d'autres... Une longue expérience de l'enseignement m'a mis à même de formuler les lois avec une plus grande exactitude et de les grouper en vue d'une plus grande clarté; ... j'espère avoir applani pour les débutants un chemin inutilement raboteux, tout en leur fournissant l'équipement grammatical nécessaire à la lecture et à l'intelligence de n'importe quel texte sanscrit ».

Non seulement le savant professeur d'Oxford est très complet pour ce qui regarde la grammaire, mais il a quatre pages sur les mètres du sanscrit classique (p. 217-220 — Appendice II) où le cloka, chose rare, est exactement défini dans sa forme commune et ses formes anormales (vipulā); il fournit une a brève histoire de la grammaire sanscrite a de Yāska à Wackernagel sans oublier Heinrich Roth (1668) et Paulin de St Barthélemy; il traite de

<sup>(1)</sup> Quelques erreurs d'impression ou lettres brisées: p. 105, l. 5 en remontant, lire prītipūrvam; 106, 4 vāgjātam; 114, 8 en remontant, kimkāratvam upāo; 161, 2 en remontant, māciram.

l'accent dans le chapitre consacré au Veda, mais n'omet pas de le marquer dans tout le cours du volume.

Je louerai les habiletés typographiques, qui sollicitent et fixent l'attention de l'étudiant: les formes fortes, demi-fortes ou faibles, de la flexion nominale ou verbale sont isolées par des traits simples ou doubles; ça et là une lettre grasse (sodaça, ahobhiḥ) indique un phénomène de samdhi ou une irrégularité. Les tableaux sont nombreux et clairs.

Quelle part faut-il faire à la tradition indigène et à la grammaire comparée?

· L'auteur s'est décidé suivant les circonstances. Il appelle tatpurusa un tatpurusa, parasmaipada le moyen; il enseigne — et combien il a raison! — le guna, le samprasārana, les dix classes de présents, etc. Mais je ne vois qu'il parle des racines « anit » (1) - ni qu'il explique les termes techniques let, etc., même les plus usités. Il s'excuse de rester trop soumis à l'influence indigène : ce n'est pas moi qui lui en ferai un grief. D'autre part il constate que asmākam est un adjectif, non un génitif du pluriel (2) et fait çà et là des observations scientifiques; mais sa règle, semble-t-il, est de ne rien dire qui ne soit directement utile à la connaissance pratique de langue: Trop de linguistique nuit (2). — Mais on ne peut en revanche trop insister sur l'économie syntactique de la phrase sanscrite, et notamment sur la valeur des « conjonctions et autres particules » (p. 143-153), si mal définies dans nos dictionnaires et auxquelles notre auteur consacre des pages très denses, très bien écrites; son « esquisse de la syntaxe » (p. 165-196) est dans la même manière et constitue, non seulement un excellent chapitre de manuel, mais encore une contribution précieuse à cette discipline. C'est le mérite très appréciable de M. Macdonell de joindre à une précieuse dextérité dans l'exposé des formes flexionnelles, une féconde intelligence de l'organisme syntactique.

M. Macdonell se loue d'avoir eu pour collaborateurs dans la correction des épreuves, non seulement MM. Keith des Colleges

<sup>(1)</sup> Ce chapitre, si délicat, est d'ailleurs traité avec beaucoup d'habileté.

<sup>(2)</sup> Voyez aussi p. 88, n. 1.

<sup>(3)</sup> Et j'approuve des explications comme celle-ci « Après certains préfixes, datta est affaibli en t-ta (p. 131).

Trinity et Balliol, mais encore M. J. C. Pembrey, « lecteur oriental de la Clarendon Press » qui en 1847 travaillait déjà à la correction de la 2<sup>mo</sup> édition de la grammaire de Wilson. Ce détail nous parait mériter d'être consigné ici.

L. V. P.

. \* \*

Le Nuage Messager, poème hindou de Kalidasa, traduction française par A. Guérinot. — Paris, Leroux, 1902, Bibliothèque orientale clzévirienne, LXXV. — Tous les sanscritistes débutants éprouvent l'enthousiasme de Gœthe quand il découvrit Kālidāsa; ils lisent de beaux çlokas; ils savourent le Pañcatantra; ils admirent cette admirable élégie, tendre et poétique, qui s'appelle le Nuage Messager. Trop heureux jours : les indianistes n'ont plus le droit d'être des dilettantes ou des littérateurs ; l'épigraphie, la linguistique, le bouddhisme escorté du tibétain et du chinois, la philosophie les réclament; il y a tant à faire! Aussi c'est une bonne fortune quand l'occasion se présente de relire un joli poème : M. Guérinot nous l'offre; profitons en. — Sa traduction, nourrie des commentaires, est exacte et élégante. Ce n'est pas sa faute si les mots français n'ont pas les mêmes « harmoniques » que les mots sanscrits, si la stance de Kālidāsa s'énerve en glissant dans une prose de « mleccha », si cette profusion d'images parallèles et aubtiles perd sa naïveté première, sa gaucherie de bonne grâce pour devenir un peu pédante, un peu prétentieuse. — M. A. Guérinot est l'élève de M. Regnaud, un des hommes du monde qui connaisse le mieux la rhétorique et la poétique. Il a eu raison de consacrer quelques semaines, ainsi que jadis Bergaigne (Bhāminīvilāsa) à l'étude approfondie d'un des plus classiques parmi les textes sanscrits. C'est une bonne tradition que l'école de Bühler a d'ailleurs eu tort d'exagérer en la faussant. L'édition la plus commode du Meghaduta, avec le commentaire de Mallinatha, est celle de la Nirnayasagara Press, Bombay 1886.

. \* .

M. V. C. Seshacharri public chez G. A. Natesan, Madras (Harrasowitz, Leipzig) une édition populaire des *Upaniṣads*. Le

texte est accompagné l'ine traduction în immenium de Jadissa. Le premier volume confient. Lia, la Rena et la Mindiala, le second la Kaina et la Pragna, le tribleme et le pratreme la Chandrogia (1884). Le alai pas vi les volumes publies depuis. Le format est perit la Equi de devenage est, pour l'Inde, tout simplement almirable; la traduction, sons preciendre à grande originalité, est miera que men; le prix est modujue.

. .

L'Indum Reviem (Natesau, Madras) entre dans sa troisieme année. Il semble qu'elle soit mieux rédigée que la plupart de ses ments; elle se prénecape moins de faire connaître l'Inde anx enropéens que de révéter l'Europe aux paudits : nos ilées, nos inventions, nos faits-dirers sont expliqués on appréciés. On y parle du péché originel, du Comte Tolstoi, de Nietzsche (Thinker or Rhapsodist?). Je remarque un article sur le journalisme indien au xixma siècle, un autre sur « l'amélioration des Vernaculars » (langues modernes).

. \* .

Le Bulletin des Religions des peuples classiques avant le christianisme, que public régulierement depuis 1900 M. C. Michel dans la Revue d'histoire et de littérature religieuse, ajoute à la valeur de cette excellente publication. — L'abondance des matériaux littéraires, épigraphiques et figurés rend la tâche du travailleur presque décevante, surtout s'il est exempt du parti pris nécessaire à la construction des systèmes. Les substantielles chroniques de M. Michel, un des hommes les mieux renseignés de notre temps, donnent une idée que nous croyons juste de l'état de la science : il apprécie avec suroté, avec indépendance, les livres et les synthèses; il sait mettre au premier plan ce qui est important. Guide excellent pour les non-spécialistes, il fera souvent réfléchir avec profit les hommes du métier.

\* \* \*

I)ie indische Logik. (Nachr. der K. Ges. zu Göttingen, 1901, IV,

p. 460-484). Sous ce titre M. Jacobi expose les théories et les systèmes indiens de logique. Je ne pense pas que ce sujet, si difficile mais en même temps très satisfaisant pour l'esprit — car on arrive à comprendre tout ou peu s'en faut — ait jamais été traité avec autant de clarté et de précision. Indispensable aux novices en "tarka "(logique), le succint mémoire du savant professeur de Bonn parait l'emporter de beaucoup sur les travaux analogues de Max Müller (Journal de la Société Orientale allemande VI, et les Six systèmes orthodoxes) et de Rājārām Bodas (Bombay S. S. nº 55) Il évite rigoureusement le domaine dangereux des équivalences et des comparaisons aristotéliciennes; il donne la clef des textes originaux; il fournit de tous les termes techniques l'explication adéquate. M. H. Jacobi est comme on sait mathématicien.

La partie la plus neuve est le paragraphe consacré à la logique vaiçeşika et bouddhiste. M. Jacobi s'est occupé du Nyāyabindu de Dharmakīrti dans un compte rendu du livre de Sadajiro Sugiura (Hindu Logic ... in China) dans Deutsche Lit.-Zeitung, 1901, n° 42.